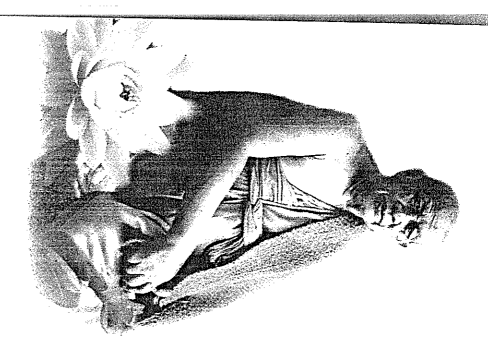
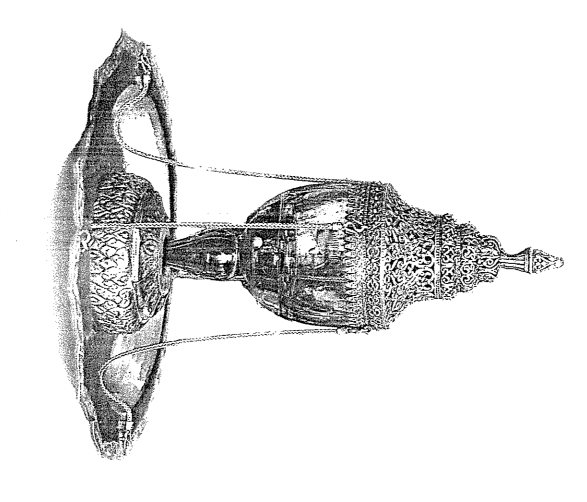
พระพิทธิเหติกปี เลาผู้สิ้นการเกิดเลยสิดความรัฐเอยู่ เลาผู้สิ้นการเกิดเลยสิดความรัฐเอยู่ เลาผู้สิ้นการเกิดเลยสิดความรัฐเอยู่







## भित्र हित्र विश्वेष्ठ

ในอโรกาดีพระราชพีธีผลดีมพระชนมพรรษา

क्रकाम १४५८ मित्र

หังหมหังหลังและมะพงย์กับเลื่อนอันยังเมรับกับกับ สารเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเลา นัก สารเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใน สารเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใน สารเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใน สารเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใสเลาเกิดใส

FGJE!

GEL WINSHEMBLESEM

( พระอาดารย์งอง จัดหรัฐ (พระเดเตรเพ )

## १४५० जिल्ला महिल्ली

ก็ตีพีมพ์ศรีใช้ ๑ คำปลิน ๕,००० ผีฟ

ที่ปรักษาในการอัดพิพพ์ พระราชพรหมอารย์ (พระอาอารย์ทอง ตัรพงคโด)

ผู้บัดหา)... ดณะดิษยานุติษย์

#### P L L L

โสวจสุสตา เอตมมงุคลมุตฺตมํ ความเป็นผู้ว่าง่ายสอมง่าย เป็นมงคลอันสูงสุด ฯ

เพราะฉะนั้น การได้ยินได้ฟัง ได้ทราบจากเสียงก็ดี จากตำรา จาก หนังสือก็ดี หากว่าเราไม่มีทิฏฐิมานะ มีความฉัมทะพอใจแล้ว พระธรรม ของพระพุทธเจ้าก็หลังไหลเข้าไปสูจิตใจของบุคคลนั้นอย่างแม่นอน พระธรรมนั้นก็จะเป็นมหากุศลเกิดขึ้นในขันธสันตาน อีกทั้งจะเป็น ธรรมโอสถ จะทำให้ผู้พังผู้รู้หายโรคภายในและภายนอกอีกด้วย รระบินคำสอนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งนั้น ในไตรภพนี้ เพราะเป็นคำสอนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งนั้น ในไตรภพนี้

พระธรรมจะเดยนเดพงเดิรูจากโครกิตาม เราและท่านต้องเคารพ เพราะเป็นคำลอนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งนั้น ในโตรภพนี้ พระสัทธรรมของพระพุทธเจ้าเท่านั้นที่สมควรที่จะเคารพนับถืออย่างยิ่ง แม้แต่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าของเราเอง ก็ยังให้ความเคารพ พระสัทธรรมจะเห็นได้ว่าสมัยหนึ่ง พระองค์ไม่ค่อยสบายทรงอาพาธ พระองค์ทรงบำเพ็ญพุทธกิจเป็นอันมากทั้งกลางวันทั้งกลางคืนทุกวัน พระองค์ได้แก้ปัญหาของเทวดาทีมาทูลถามปัญหากับพระองค์ ดังนี้เป็นต้น

เย็นวันหนึ่ง พระจุนทเถระเข้าไปเฝ้าพระองค์ทรงรับสั่งให้ท่าน พระจุนทเถระสาธยายโพชฌงค์ ๗ ให้พึ่ง เช่นนี้ก็จะเห็นได้ว่าแม้ พระองค์เอง ก็ยังให้ความเคารพพระธรรมเหมือนกัน

คังนั้น เราและท่านทั้งหลาย ธรรมจะมาจากใครก็ตาม เราก็ให้ ความเคารพพระธรรมและตั้งใจฟังด้วยดี

ฉะนั้น จึงขออนุโมทนาในน้ำใจของท่านทั้งหลายอันเป็นกุศลที่ โต้ฟัง ได้อ่านหนังสือนี้โดยทั่วหน้า และขออนุโมทนากับท่าน ปณฺณาวโร ที่ได้คันเอาคำลอนของหลวงปู่มาตีพิมพ์เพื่อเป็นธรรมทาน นับว่าเป็น การให้อย่างประเสริฐยิ่งกว่าการให้สิ่งของทุกสิ่งทุกอย่างในโลกนี้ ขออนุโมทนา ลาธุ

December of the second

( พระราชพรหมาจารย์ )

เจ้าคณะอำเภอฮอด เจ้าอาวาสและเจ้าสำนักวิปัสสนา วัดพระธาตุศรีจอมหองวรวิหาร ต.บ้านหลวง อ.จอมหอง จ.เชียงใหม่

ಡ ರೆ.ಗಿ. ಟ್ರಾಫ್ಡೆಡ

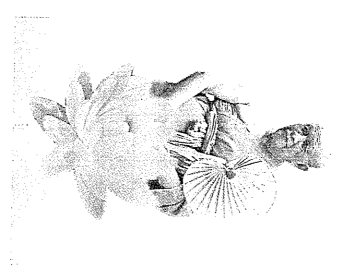
### สารบัญ

| ภาคปฏิบัติ | หลักการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน | พระธรรมเทศนามหาสติปัฏฐานสูตร | ประวัติพระเทพสิทธาจารย์ วิ. |  |
|------------|-------------------------------|------------------------------|-----------------------------|--|
|            |                               |                              |                             |  |

ฉ

<u>ಟ</u> ೧ ค श

2



## भर्डधभाषात्रभाषात्राचार्वार्ड्य ति.

( พระอาดารน้ำออง ดีรมอุดโด

## ประวัติพระเทพสิทธาจารย์ วิ.

#### ๑. ตำแหน่ง

ชื่อ พระราชพรหมาจารย์ **ฉ**ายา สิริมงุคโล อายุ ๘๒ พรรษา ๖๑ **วิทยฐานะ** น.ธ.เอก วุฒิปริญญา พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต มศักดิ์

วัด วัดพระธาตุศรีจอมทองวรวิหาร ตำบลป้านหลวง อำเภอ จอมทอง จังหวัดเชียงใหม่

ปัจจุบันดำรงตำแน่ง ๑. เจ้าอาวาส วัดพระธาตุศรีจอมทองวรวิหาร

๒. เจ้าคณะอำเภอฮอด

#### ๒. สถานะเดน

ชื่อ ทอง นามสกุล พรหมเสน เกิดวัน ๖๑๒๑๐ ค่ำ ปี กุน วันที่ ๒๑ เดือน กันยายน พ.ศ.๒๔๖๖ บิดา นายทา พรหมเลน มารดา นางแต้ม พรหมเลน ที่บ้านเลขที่........หมู่ที่.......หมู่ที่.......หมู่ที่.......หมู่หี........หมู่

#### ๓. ปราพชา

วัน ๗<sup>จุ</sup>ชั่จ ค่ำ ปี จอ วันที่ ๑๙ เดือน มกราคม พ.ศ.๒๔๗๗ วัตนาแก่ง ตำบลบ้านแอ่น อำเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม่ พระอุบัชฌาย์ พระครูบาชัยวงค์ วัดนาแก่ง ตำบลบ้านแอ่น อำเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม่

#### ๔. อุปสมบท

วัน ๔<sup>๑</sup>๑๒ ค่ำ ปี วอก วันที่ ๗ เดือน กุมภาพันธ์ พ.ศ.๒๔๘๗ วัดบ้านแอ่น ตำบลบ้านแอ่น อำเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม่ พระอุปัชฌาย์ พระครู คัมภีรธรรม วัดชัยพระเกียรติ ตำบลศรีภูมิ อำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่

#### ะ. วทยฐานะ

- (๑) พ.ศ.๒๔๗๔ สำเร็จชั้นประถมบีที่ ๔ โรงเรียน บ้านแอ่น อำเภอ ฮอด จังหวัดเชียงใหม่
- (๒) พ.ศ.๒๔๘๖ สำเร็จชั้นนักธรรม สำนักเรียนวัดพันอัน อำเภอ เมือง จังหวัดเชียงใหม่
- (๓) การศึกษาพิเศษ ด้านภาษาล้านนา
- (๔) ความซำนาญการ สอนวิปัสสนากรรมฐาน แนวสติปัฏฐาน ๔

#### . การบกครอง

(๑) พ.ศ.๒๔๙๑ เป็นเจ้าอาวาสวัดเมืองมาง ตำบลหายยา อำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่

พ.ศ.๒๔๙๑ เป็นเลขานุการเจ้าคณะอำเภอฮอด พ.ศ.๒๔๙๖ เป็นพระเผยแผ่อำเภอฮอด

พ.ศ.๒๕๐๙ เป็นรองเจ้าคณะอำเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม่

พ.ศ.๒๕๑๐ เป็นเจ้าคณะอำเภอฮอด จังหวัดเซียงใหม่ พ.ศ.๒๕๑๑ เป็นพระอุปัชฌาย์

พ.ศ.๒๕๑๗ เป็นรักษาการเจ้าอาวาลวัดร่ำเป็ง (ตโปทาราม) ตำบลสุเทพ อำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่

พ.ศ.๒๕๓๑ เป็นเจ้าอาวาสวัดร่ำเปิง (ตโปทาราม) ตำบล สุเทพ อำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่

พ.ศ.๒๕๓๔ เป็นเจ้าอาวาลวัดพระธาตุศรีจอมทองวรวิหาร ตำบลบ้านหลวง อำเภอจอมทอง จังหวัด เชียงใหม่

๒๕๔๕ เป็นรักษาการเจ้าคณะอำเภอดอยเต่า

(๒) พ.ศ.๒๕๔๕ มีพระภิกษุจำพรรษา ๖๓ รูป สามเณร ๓๑ รูป

พ.ศ.๒๕๔๖ มีพระภิกษุจำพรรษา ๗๙ รูป สามเณร ๔๕ รูป ศิษย์วัด ๕ คน อารามิกชน ๔๓ คน

พ.ศ.๒๕๔๗ มีพระภิกษุจำพรรษา ๗๖ รูป สามเณร ๓๙ รูป ศิษย์วัด ๗ คน อารามิกชน ๔๒ คน

- (๓) มีการทำวัตรลวดมนต์ เช้า-เย็น ทุกวัน
- (๔) มีการทำอุไบสถกรรม สวดพระปาติโมกซ์ ทุกครึ่งเดือน มีพระภิกษุสวดพระปาติโมกซ์ได้จำนวน ๓ รูป
- (๙) มีระเบียบการปกครองวัดคือ
- พระภิกษุ-สามเณรต้องทำวัตรเช้า-เย็นทุกวัน
- ๒. ทุกวันโกนสามเณรต้องรับไตรสรณคมน์และสมาหานสึกขาบท และรับฟังโอวาทเจ้าอาวาสหรือพระเถระทีได้รับมอบหมาย
- ๓. พระภิกษุได้ลงอุโบสถเพื่อฟังพระปาฏิโมกข์ทุกปักษ์ ทั้งข้างขึ้น-ช้างแรม
- ๔. อุบาสิกาชีต้องสมาทานศีลแปตหรืออุโบสถศีล พร้อม รับฟังโอวาทเจ้าอาวาสหรือพระเถระที่ได้รับมอบหมาย
- ๕. พระภิกษุ-สามเณรทุกรูปต้องศึกษาพระปริยัติธรรม ทำกทั้งแผนกธรรม-แผนกบาลี หรือพระอภิธรรม ทากไม่สามารถจะศึกษาพระปริยัติธรรมได้ ต้องปฏิบัติไม่สามารถจะศึกษาพระปริยัติธรรมได้ ต้องปฏิบัติไม่สสนากรรมฐานจนสามารถช่วยงานฝ่ายวิปัสสนาได้
- มีอมีความประสงค์ออกไปภายนอกวัด ถ้าค้างคืนต้อง บอกลาเจ้าอาวาสหรือ พระเถระที่เจ้าอาวาสมอบหมาย
   มีกติภาของวัดดังนี้
- ๑. ข้าพเจ้าจะปฏิบัติตามกติการะเบียบข้อบังคับของวัด อย่างเคร่งครัด

|        | <u>.</u>                                   |
|--------|--------------------------------------------|
| ผเนิหอ | ชาพเจาจะเมเยกยายเสนาสนะในกุฏิออกก่อนได้รับ |
|        | 를.                                         |
|        | 193                                        |
|        | ₫,                                         |
|        | J.                                         |
|        | 21                                         |
|        | รู                                         |
|        | 25                                         |
|        | <u> </u>                                   |
|        | ,                                          |
|        | 9                                          |
|        | 100                                        |
|        |                                            |
|        | ᇎ                                          |
|        | م<br>چارہ<br>چارہ                          |
|        |                                            |
|        |                                            |

๓. ข้าพเจ้าจะตั้งใจศึกษาเล่าเรียนพระธรรมวินัย, บาลีจนถึงประโยคสูงสุดที่ทางวัดจัดให้มีการเรียนการสอน

๔. ข้าพเจ้าจะศึกษาวิชาเฉพาะที่ทางวัดอนุญาตเท่านั้น(๗) ในระยะ ๓ ปีที่ผ่านมาไม่มือธิกรณ์เกิดขึ้นในวัด

### ๗. บานศึกษา

(๑) พ.ศ.๒๕๓๒-ปัจจุบัน เป็นเจ้าสำนักศาลนศึกษา วัดพระธาตุ-ศรีจอมทองจริหาร ตำบลบ้านหลวง อำเภอ จอมทองจังหวัดเชียงใหม่ โดยมีการเปิดการเรียน การสอนพระปริชัติธรรมแผนกนักธรรม-บาลี

พ.ศ.๒๕๔๕ มีนักเรียนแผนกธรรม ดังนี้

ม.ธ.ตรี จำนาน ๑๖ รูป สมัครสอบ ๑๖ รูป สอบได้

อ่อ รูป สอบทก - รูป

จำนวน ๑๒ รูป สมัครสอบ ๑๒ รูป สอบได้

๕ รูป สอบตก ๗ รูป

น.ธ.เอก จำนวน ๓ รูป สมัครสอบ ๓ รูป สอบได้

พ รูป สอบตก - รูป

รวมสอบ ๓๕ รูป สอบได้ ๒๘ รูป มีนักเรียนแผนกบาลี ดังนี้

ประโยค ๑-๒ จำนวน ๑๔ รูป สมัครสอบ ๑๔ รูป สอบได้

๑ รูป สอบตก - รูป

หมายเหตุ : สอบผ่านเฉพาะวิชาไวยากรณ์ ๑๓ รูป

l.ธ.๔ จำนวน ๔ รูป สมัครสอบ ๔ รูป สอบได้ ๓ รูป สอบตก ๑ รูป

> ป.ธ.๖ จำนาน ๓ รูป สมัครสอบ ๓ รูป สอบได้ ๑ รูป สอบตก ๒ รูป

ป.ธ.๗ จำนวน ๑ รูป สมัครสอบ ๑ รูป สอบได้ - รูป สอบตก ๑ รูป

ป.ธ.๘ จำนาน ๑ รูป สมัครสอบ ๑ รูป สอบได้ - รูป สอบตก ๑ รูป

ป.ธ.๙ จำนวน ๑ รูป สมัครสอบ ๑ รูป สอบได้ - รูป สอบตก ๑ รูป

รวมสอบ ๒๔ รูป สอบได้ ๑๕ รูป

พ.ศ.๒๕๔๖ มีนักเรียนแผนกธรรม ดังนี้

น.ธ.ศรี จำนวน ๑๔ รูป สมัครสอบ ๑๔ รูป สอบได้ ๑๔ รูป สอบศก - รูป

น.ธ.โท จำนวน ๔ รูป สมัครสอบ ๔ รูป สอบได้ ๔ รูป สอบตก - รูป

น.ธ.เอก จำนวน ๔ รูป สมัครสอบ ๘ รูป สอบโด้ ๘ รูป สอบตก - รูป

มีนักเรียนแผนกบาลี ดังนี้ ประโยค ๑-๒ จำนาน ๑๒ รูป สมัครสอบ ๘ รูป สอบได้

๘ รูป สอบตก - รูป

บ.ธ.๓ จำนวน ๑ รูป สมัครสอบ ๑ รูป สอบได้ - รูป สอบตก ๑ รูป ป.ธ.๔ จำนวน ๑ รูป สมัครสอบ ๑ รูป สอบได้ ๑ รูป

สอบตก - รูป

| J.K.                                   | ๘ รูป ลอบตก - รูป                              |                  |
|----------------------------------------|------------------------------------------------|------------------|
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | จำนวน ๑๐ รูป สมัครสอบ ๘ รูป สอบได้             | ป.ธ.๓            |
| (৫) খঁচ                                | ๔ รูป สอบตก ๘ รูป                              |                  |
| (a) t <sub>d</sub>                     | ประโยค ๑-๒ จำนาน ๑๖ รูป สมัครสอบ ๑๒ รูป สอบได้ | ประโยค ๑-        |
| 78)                                    | มีนักเรียนแผนกบาลีดังนี้                       |                  |
| <b>%</b> 2                             | รามสอบ ๔๓ รูป สอบได้ ๒๘ รูป                    |                  |
| <b>J</b>                               | สอบตก - รูป                                    |                  |
| (២) រីក                                | จำนวน ๖ รูป สมัครสอบ ๖ รูป สอบได้ ๖ รูป        | นอายาห           |
| <u></u>                                | อ๕ รูป สอบทก ๔ รูป                             |                  |
| <b>⊕</b> ,0                            | จำนวน ๑๙ รูป สมัครสอบ ๑๙ รูป สอบได้            | น.ธ.โท           |
|                                        | ย รูป สอบตก ๑๑ รูป                             | ŧ                |
| (๑) มีเ                                | จำนวน ๑๘ รูป สมัครสอบ ๑๘ รูป สอบได้            | цо.<br>В         |
| (๒) มีวิธีสง                           |                                                | <b>พ.ศ.๒๕๔</b> ๗ |
|                                        | รามสอบ ๒๔ รูป สอบได้ ๑๐ รูป                    |                  |
|                                        | สอบตก ๑ รูป                                    |                  |
| ป.ธ.๙                                  | จำนวน ๑ รูป สมัครสอบ ๑ รูป สอบได้ - รูป        | ป.ธี.๙           |
|                                        | สอบทก ๑ รูป                                    |                  |
| ป.ธ.๘                                  | จำนวน ๑ รูป สมัครสอบ ๑ รูป สอบได้ ๑ รูป        | ป.ธ.๘            |
|                                        | ชอบตก ๒ รูป                                    |                  |
| ป.ธ.ฅ                                  | จำนวน ๒ รูป สมัครสอบ ๒ รูป ลอบได้ - รูป        | ป.ธ.๗            |
|                                        | สอบตก ๒ รูป                                    |                  |
| ป.ฮ.๖                                  | จำนวน ๓ รูป สมัครสอบ ๒ รูป สอบได้ - รูป        | ป.ธี.๖           |
|                                        | สอบตก ๒ รูป                                    |                  |
| ป.ธ.๙                                  | จำนาน ๓ รูป สมัครสอบ ๓ รูป สอบได้ ๑ รูป        | ป.ธ.๕            |
|                                        |                                                |                  |

|                             |           | ป.ธ.ฉ                                   |             | ป.ธ.๘                                   |             | ป.ธ.๗                                   |             | ป.ธ.๖                                   |             | ป.ธ.๕                                   |  |
|-----------------------------|-----------|-----------------------------------------|-------------|-----------------------------------------|-------------|-----------------------------------------|-------------|-----------------------------------------|-------------|-----------------------------------------|--|
| รามสอบ ๓๐ รูป สอบได้ ๑๘ รูป | ชอบตก รูป | จำนาน ๒ รูป สมัครสอบ ๒ รูป สอบได้ - รูป | สอบฅก ๑ รูป | จำนาน ๑ รูป สมัศรสอบ ๑ รูป สอบได้ - รูป | สอบตก - รูป | จำนาน ๒ รูป สมัครสอบ ๒ รูป สอบได้ ๒ รูป | สอบตก ๑ รูป | จำนาน ๒ รูป สมัครสอบ ๒ รูป สอบได้ ๑ รูป | สอบตก - รูป | จำนวน ๓ รูป สมัครสอบ ๓ รูป สอบได้ ๓ รูป |  |

#### ้ ) มีวิธีสงเสริมการศึกษา ดังนี้

 มีการมอบทุนการศึกษาให้แก่ผู้สำเร็จเปรียญธรรม ในปีนั้นๆ ทุกๆ ชั้นที่สอบได้ทุกรูปตามลำดับชั้นๆ ละ ๑,๐๐๐ บาท เช่น ประโยค ๑-๒ จำนวน ๒,๐๐๐ บาท เป็นต้น พร้อมยกย่องให้ปรากฏแก่สังคม

(๒) มีการจัดหางบประมาณเพื่อจัดทำโครงการบรรพชา ภาคฤดูร้อน เพื่อหากุลบุตรผู้มีความสนใจในการเรียน พระปริยัติธรรมแผนกบาลี-นักธรรม มาศึกษาที่สำนัก ศาสนศึกษา

(๓) เป็นประธานจัดตั้งมูลนิธิวัดพระธาตุศรีจอมทองรรริหาร

๔) จัดหาอุปกรณ์การศึกษาถวายพระภิกษุสามเณรที่เข้ารับ การศึกษาพระปริชัติธรรมทั้งแผนกธรรม-แผนกบาลี ทกรป

(๕) กาายปัจจัยแก่พระภิกษุสามเณรผู้ศึกษาพระปริยัติธรรม

ම ලැ

ทุกรูปๆ ละ ๓๐๐ บาท ทุกเตือนตลอดปี โดยได้รับ ความสนับสนุนจากมูลนิธิสุพรีเดอร์ม

- (๖) ให้กำลังใจแก่ผู้ไม่ประสบความสำเร็จ
- (๗) จัดหาครูสอนที่มีความรู้ระดับเปรียญเอก เช่น ประโยค ป.ธ.๙ เพื่อความเชื่อมั่นแก่ผู้เข้ารับการศึกษา และ ก้าลังเจแก่ผู้ศึกษาพระปริชัติธรรม

### บานเผยแพร่

(๑) พ.ศ.๒๕๓๕ เป็นเจ้าสำนักศาสนศึกษาวัดพระธาตุศรีจอมทอง-วราิหาร อำเภอจอมทอง จังหวัดเชียงใหม่

W.ମି.๒๕๓๙ เป็นผู้อำนวยการศูนย์ฝึกอบรมพระวิปัสสนาจารย์ กาคเหนือ

เป็นหัวหน้าคณะเดินทางเพื่อไปเผยแพร่ มีผู้มารับพังการบรรยายธรรมในครั้งนี้ มีผู้เข้าปฏิบัติธรรมทั้งหมด ๑๘๐ คน และ อเมริกา ประเทศเม็กซิโก โดยในแต่ละประเทศ ๑,๕๐๐ **ฅ**น ประเทศฝรั่งเศล ประเทศอังกฤษ ประเทศ ๕ เดือน ณ ประเทศเยอรมัน ประเทศอิตาลี ริปัสสนากรรมฐานในต่างประเทศ เป็นเวลา

W.M.ಅೀಡಲ เป็นหัวหน้าคณะเดินทางเพื่อไปเผยแพร่ อเมริกา ประเทศเม็กซิโก โดยในแต่ละประเทศ ประเทศฝรั่งเศล ประเทศอังกฤษ ประเทศ ประเทศสวิสเซอร์แลนด์ ประเทศเยอรมัน ๓ เดือน ณ ประเทศอิตาลี ประเทศสเปน วิปัสสนากรรมฐานในต่างประเทศ เป็นเวลา

> ในวันวิลาขบูชาที่ประเทศเม็กซิโก จำนวน มีผู้มารับการบรรยายธรรมและร่วมเวียนเทียน มีผู้เข้ามาปฏิบัติธรรมทั้งหมด ๒๔๐ คน และ

₩.*₱*.๒๕๔๘ เป็นหัวหน้าเจ้าคณะหนเหนือฝ่ายวิปัสสนาธุระ จากกองการวิปัสสนาธุระแห่งประเทศไทย ใน พระสังฆราชูปถัมภ์

พ.ศ.๒๕๔๗ เป็นเจ้าสำนักวิบัสลนากรรมฐานประจำ ปฏิบัติธรรมในแต่ละปีของสำนักวิบัสสนา จังหวัดเชียงใหม่ แห่งที่ ๑ จำนวนผู้เข้ามา วัดพระธาตุศรีจอมทองวรวิหาร ดังนี้

M.A.ಪ್ರಹ್ಮರ มีผู้เข้ามาปฏิบัติธรรมในสำนักวิปัสลน-ภักษุสามเณร วัดพระธาตุศรีจอมทองวรวิหาร มีจำนวนดังนี้ รวมผู้เข้าปฏิบัติธรรมในปี พ.ศ.๒๕๔๕ ๑,๒๖๒ คน ผู้เข้าปฏิบัติธรรมหญิงต่างประเทศ ผู้เข้าปฏิบัติธรรมชายต่างประเทศ ผู้เข้าปฏิบัติธรรมหญิงไทย ภิกษุสามเณร มีผู้เข้ามาปฏิบัติธรรมในสำนักวิปัสสนา ผู้เข้าปฏิบัติธรรมชายไทย วัดพระธาตุศรีจอมทองวรวิหาร มีจำนวนดังนี้ อ๙๐ คน ବିଧାର ସ୍ଥିଧ ନ୍ଧା ଅନ୍ଧର ಗಟ ಸಾತ್ರಾ อ๙๓ ฅน พน ขอ มศ มผ ମୁଣ୍ଡି ବ୍ରହ

ผู้เข้าปฏิบัติธรรมชายไทย HU GOD

พ.ศ.๒๕๔๗ รวมผู้เข้าปฏิบัติธรรมในปี พ.ศ.๒๕๔๕ ๑,๓๗๗ฅน ผู้เข้าปฏิบัติธรรมชายไทย มีผู้เข้ามาปฏิบัติธรรมในสำนักวิปัลสมา ผู้เข้าปฏิบัติธรรมหญิงต่างประเทศ ๑๑๑ คน ผู้เข้าปฏิบัติธรรมชายต่างประเทศ ผู้เข้าปฏิบัติธรรมหญิงไทย ภิกษุสามเณร **วัดพระธาตุศรีจอมทอบวรวิหาร มีจำนวนดั**งนี้ รวมผู้เข้าปฏิบัติธรรมในปี พ.ศ.๒๕๔๕ 🏻 ๑,๙๕๔ คน ผู้เข้าปฏิบัติธรรมหญิงต่างประเทศ 🧠 ๙๘ คน ผู้เข้าปฏิบัติธรรมหญิงไทย ผู้เข้าปฏิบัติธรรมชายต่างประเทศ 🛚 ๙๙ คน **1**16 @G ඛදී ශ්අල 16 oba ଅଧି ଅଧାନ มีน อด

(๒) มีการทำพิธีมาฆบูชา คือ ทำบุญตักบาตร เทศนา ปฏิบัติ วิปัสสนา เวียนเทียน มีผู้มาร่วมประชุมทำพิธี เป็น พระภิกษุสามเณร ๑๑๐ รูป ประชาชน ๓๕๐ คน

(๓) มีการทำพิธีวิสาขบูชา ทำบุญตักบาตร เทศนา ปฏิบัติ
 วิปัสสนา เวียนเทียน มีผู้มาร่วมประชุมทำพิธี เป็น
 พระภิกษุสามเณร ๑๑๐ รูป ประชาชน ๔๐๐ คน

(๔) มีการทำพิธีอัฏฐมีบูชา ทำบุญตักบาตร เทศนา ปฏิบัติวิบัลสนา เวียนเทียน มีผู้มาร่วมประชุมทำพิธี เป็น พระภิกษุลามเณร ๑๑๐ รูป ประชาชน ๑๕๐ คน

(๕) มีการทำพิธีอาสาหหนูชา ทำบุญตักบาตร เทศนา ปฏิบัติ
วิปัสสนา เวียนเทียน มีผู้มาร่วมประชุมทำพิธี เป็น
พระภิกษุสามเณร ๑๑๐ รูป ประชาชน ๔๐๐ คน

- (๖) มีการอบรมพระภิกษุสามเณร ทุกวันโกน วันพระ ตลอดบั
- (พ) มีการอบรมศึลธรรมแก่ มักเรียนนักศึกษา ซ้าราชการ และประชาชน ตลอดปี
- (๘) มีผู้มารักษาศีลฟับธรรมที่วัดตลอดปี จำนวน ๑๕๐ คน
- (๙) มีกิจกรรมเกี่ยวกับการเผยแพร่ คือ จัดอบรมวิบัสสนา-กรรมฐาน แนวสติบัฏฐานสี ให้กับชาวไทยและ ชาวต่างชาติ ได้มาปฏิบัติที่วัดทุกวัน
- (๑๐) มีความร่วมมือกับทางคณะสงฆ์เกี่ยวกับการเผยแพร่คือ จัดการปฏิบัติตามวัดต่างๆ มีความร่วมมือกับทางราชการ คือ นำข้าราชการเข้ามา ปฏิบัติธรรมในโครงการต่างๆ
- (๑๑) มีผู้มาทำบุญที่วัดประจำ จำนวน ๑๕๐ คน
- (๑๒) มีโครงการปฏิบัติธรรมของนักเรียน และนักศึกษา ณ วัดพระธาตุศรีจอมทองวรวิหาร ตั้งแต่ปีพุทธศักราช ๒๕๔๕-๒๕๔๘ ดังนี้
- วิทยาลัยราชมงคลรุ่นที่ ๑ ๑๗-๒๒ ต.ค. ๒๕๔๕ ขาย ๔๒ คน หญิง ๗๐ คน รวม ๑๑๒ คน
- ๒. วิทยาลัยราชมงคลรุ่นที่ ๒ ๒๒-๓๑ ฅ.ศ. ๒๕๔๕ ชาย ๓๔ คน หญิง ๔๓ คน รวม ๗๗ คน
- ๓. โรงเรียนบ้านกาดวิทยา ๗-๙ ม.ค. ๒๕๔๖ ชาย ๓๙ คน หญิง ๕๕ คน รวม ๙๔ คน
- ๔. วิทยาลัยราชมงคลรุ่นที่ ๓ ๑๖-๒๓ มี.ค. ๒๕๔๖ยาย ๒๕ ฅน หญิง ๓๑ ฅน ราม ๕๖ ฅน
- ๕. วิทยาลัยราชมงคลรุ่นที่ ๔ ๒๑-๒๘ พ.ค. ๒๕๔๖ ชาย ๕๒ คน หญิง ๔๕ คน รวม ๙๗ คน

๖. มหาวิทยาลัยราชภัฏลำปาง ๘-๑๒ ส.ค. ๒๕๔๖ ชาย ๓๙ คน หญิง ๔๒ คน ราม ๘๑ คน

พ. วิทยาลัยราชมงคลรุ่นที่ ๕ ๑๑-๑๘ ต.ค. ๒๕๔๖ ชาย ๘๕ คน หญิง ๗๘ คน ราม ๑๖๓ คน

๘. มหาวิทยาลัยราชภัฏลำปาง ๕-๘ ธ.ค. ๒๕๔๖
 ชาย ๓ คน หญิง ๕๐ คน ราม ๕๓ คน

๙. มหาวิทยาลัยราชภัฏลำปาง (คณะบัญชี) ๙-๑๒ ธ.ค. ๒๕๔๖ ชาย ๗ คน หญิง ๙๙ คน รวม ๑๐๖ คน

อ๐. วิทยาลัยราชมงคลรุ่นที่ ๖ ๑๒-๑๙ มี.ค. ๒๕๔๗ ชาย ๙ คน หญิง ๔๓ คน รวม ๕๒ คน

๑๑. โรงเรียนบ้านกาดวิทยา ๓๐ ก.ค.-๖ ล.ค. ๒๕๔๗ ชาย ๑๖ คน หญิง ๔๘ คน รวม ๖๔ คน

๑๒. วิทยาลัยราชมงคลรุ่นที่ ๗ ๕-๑๒ ฅ.ค. ๒๕๔๗ ชาย ๗๕ คน หญิง ๕๑ คน ราม ๑๒๖ คน

อก. วิทยาลัยราชมงคลรุ่นที่ ๘ ๑๒-๑๙ ฅ.ค. ๒๕๔๗ ซาย ๙๐ คน หญิง ๔๗ คน รวม ๑๓๗ คน

อ๔. โรงเรียนวัดพระเชตุพนรุ่นที่ ๑ ๑๕-๒๐ ก.พ. ๒๕๔๘ ขาย ๑๑๙ คน หญิง - คน ราม ๑๑๙ คน ๑๕. โรงเรียนวัดพระเชตุพนรุ่นที่ ๒ ๒๐-๒๔ ก.พ. ๒๕๔๘

ชาย ๑๕๘ คน หญิง - คน ราม ๑๕๘ คน ๑๖. วิทยาลัยราชมงคลรุ่นที่ ๙ ๕-๑๒ มี.ค. ๒๕๔๘ ชาย ๔๓ คน หญิง ๙๙ คน ราม ๑๔๒ คน

อ๗. โทยาลัยราชมงคลรุ่นที่ ๑๐ ๑๒ -๑๙ มี.ค. ๒๕๔๘ ชาย ๒๖ คน หญิง ๖๙ คน รวม ๙๕ คน รวมจำนานทั้งหมด ชาย ๔๖๒ คน หญิง ๘๗๐ คน รวม ๑,๗๓๒ คน

> (๑๓) โครงการปฏิบัติธรรมเฉลิมพระเกียรติ เพื่อเพิ่ม ประสิทธิภาพในการปฏิบัติงานเจ้าหน้าที่ของรัฐจังหวัด เชียงใหม่ ประจำปังบประมาณ ๒๕๔๗ ณ วัดพระธาตุ-ศรีจอมทองวรวิหาร โดยสำนักงานพระพุทธศาสนา จังหวัดเชียงใหม่ ดังนี้

รุ่นที่ ๑. ๕-๙ มิถุนายน ๒๕๔๗ ชาย ๙ คน หญิง ๒๖ คน ราม ๓๕ คน

รุ่นที่ ๒. ๑๒-๑๙ กรกฎาคม ๒๕๔๗ ชาย ๑๑ คน หญิง ๑๙ คน รวม ๓๐ คน

รุ่นที่ ๓. ๑๙-๒๓ กรกฎาคม ๒๕๔๗ ชาย ๑๘ คน หญิง ๓๓ คน รวม ๕๑ คน

รุ่นที่ ๔. ๒๓-๒๗ สิบหาคม ๒๕๔๗ ชาย ๑๑ คน หญิง ๒๘ คน ราม ๓๙ คน

รุ่นที่ ๕. ๑๕-๑๙ พฤศจิกายน ๒๕๔๗ ซาย ๑๓ คน

รุ่นที่ ๖. ๑๗-๒๑ มกราคม ๒๕๔๘ ซาย ๓๖ คน หญิง ๑๙ คน ราม ๕๕ คน

รุ่นที่ ๗. ๒๔-๒๘ มกราคม ๒๕๔๘ ชาย ๑๒ คน หญิง ๒๓ คน รวม ๓๕ คน

รุ่นที่ ๘. ๑๓-๑๗ มิถุนายน ๒๕๔๘ ชาย ๑๙ คน หญิง ๔๔ คน รวม ๖๓ คน รวมจำนวนทั้งหมด ชาย ๑๒๙ คน หญิง ๒๐๗ คน

(๑) พ.ศ.๒๕๔๓-๒๕๔๗ เป็นประธานในการก่อสร้างถาวรวัตถุ และซื้อที่ดินถวายวัด

(๒) งานก่อสร้างถาวรวัตถุภายในวัด

พ.ศ.๒๕๔๓ เป็นประธานสร้าง กุฏิวิบัลสนากรรมฐาน รามเป็นเงิน ๖๕๐,๐๐๐ บาท (หกแสน-ลักษณะสีเหลี่ยมจัตุรัส ทรงไทยล้านนา ห้าหมีนบาทถ้าน) ๔ เมตร จำนาน ๑๐ หลังๆ ละ ๖๕,๐๐๐ บาท ก่ออิฐถือปู่น จำนวน ๒ ชั้น กว้าง ๔ เมตร ยาว

ถ,๖๘๙,๐๙๗ บาท (สามล้านหกแสนแปดหมื่น เก้าพันเก้าสืบเจ็ดบาทถ้วน) กว้าง ๑๒ เมตร ยาว ๓๐ เมตร เป็นจำนวนเงิน สี่เหลี่ยมฝืนผ้าก่ออิฐถือปูนหลังคาทรงล้านนา เป็นประธานสร้าง หอฉัน โรงครัว ลักษณะ

เป็นประธานสร้าง กุฏิวิปัสสนากรรมฐาน ๖๕๐,๐๐๐ บาห (หกแสนห้าหมืนบาหถ้วน) ๑๐ หลังๆ ละ ๖๕,๐๐๐ บาท รวมเป็นเงิน ถือปู่น กว้าง ๔ เมตร ยาว ๔ เมตร จำนวน ลักษณะสีเหลี่ยมจัตุรัล ทรงไทยล้านนา ก่ออิฐ

เป็นประธานสร้าง ธรรมศาลา ลักษณะ แปดแสนเก้าหมืนสามพันสืบหกบาหลัวน) เป็นจำนานเงิน ๖,๘๙๓,๐๑๖ บาท (หกล้าน จำนาน ๒ ชั้น กว้าง ๒๐ เมตร ยาว ๔๐ เมตร สีเหลี่ยมผืนผ้า หรุงไทยล้านนา ก่ออิฐถือปูน

> พ.ศ.๒๕๔๕ เป็นประธานสร้าง กุฏิวิบัลสนากรรมฐาน ๑๐ หลังๆ ละ ๖๕,๐๐๐ บาทรามเป็นเงิน ๖๕๐,๐๐๐ บาท (หกแลนห้าหมีนบาหล้วน) ถือปู่น กว้าง ๔ เมตร ชาว ๔ เมตร จำนวน ลักษณะสีเหลี่ยมจัตุรัส ทรงไทยล้านนา ก่ออิฐ

₩.*P*I.<u>Ingede</u>

เป็นประธานสร้าง หอฉันโยคีผู้ปฏิบัติธรรม เป็นประธานจัดซื้อ ที่ดินถวายวัดเพื่อขยาย ๑๐ เมตร จำนาน ๑ หลัง เป็นจำนานเงิน ๕๐๐,๐๐๐ บาท (ห้าแสนบาทถ้าน) ถือปูนโครงเหล็กทั้งหลัง กว้าง ๑๐ เมตร ยาว ลักษณะสีเหลี่ยมจัตุรัส ทรงไทยล้านนา ก่ออิฐ

M.A. 10 & & & ๑,๕๖๑,๕๐๐ บาท (หนึ่งล้านห้าแสนหกหมื่น หนึ่งพันห้าร้อยบาหถ้วน) **ตารางวาๆ ละ ๑,๕๐๐ บาท เป็นจำนวนเงิน** สำนักวิปัสสนา จำนวน ๔ โร่ ๒ บาน ๔๑

W. FI. iಐ ಹೆ ಹ ಹೆ ๕๐ บาท รามเป็นจำนวนเงิน ๕๐๐,๐๐๐ บาท สำนักวิปัสสนา จำนวน ๑๐,๐๐๐ คิวๆ ละ (ห้าแลนบาทถ้วน) เป็นประธานจัดซื้อ ดินมาถมที่ดิน เพื่อขยาย

เป็นประธานสร้าง ระบบประปาภายในวัด สืบผามบาทถ้วน) รามเป็นเงินทั้งสิ้น ๑๖,๑๕๖,๖๑๓ บาท กรองน้ำ รามจำนานเงิน ๒๘๐,๐๐๐ บาท และสำนักวิปัสสนา รวมถังเก็บน้ำพร้อมระบบ (สืบหกล้านหนึ่งแสนห้าหมื่นหกพ้นหกร้อย

พ.ศ.๒๕๔๗ เป็นประธานสร้าง ลานธรรม ลานโพธิ์ ลักษณะ สี่เหลี่ยนผืนผ้า ทรงไทยล้านนา โครงเหล็ก หลังคาโปร่ง กว้าง ๑๒ เมตร ยาว ๓๖ เมตร จำนวน ๑ หลัง รวมเป็นจำนวนเงิน ๑,๓๕๐,๐๐๐ บาท (หนึ่งล้านลามแสน

พ.ศ.๒๕๔๗ เป็นประธานจัดซื้อที่ดินถวายวัดเพื่อขยาย สำนักวิปัลสนา จำนวน ๑๕ ไร่ ๒ งาน ตารางวา ละ ๑,๕๐๐ บาท เป็นจำนวนเงิน ๙,๓๐๐,๐๐๐ บาท (เก้าล้านสามแสนบาทถ้าน)

พ.ศ.๒๕๔๗ เป็นประธานจัดชื่อดินมาถมที่ดิน เพื่อถวายวัด จำนวน ๑๕,๐๐๐ คิวๆ ละ ๕๐ บาท รวมเป็น จำนวนเงิน ๗๕๐,๐๐๐ บาท (เจ็ดแสนห้าหมื่น บาทถ้วน)
พ.ศ.๒๕๔๗ เป็นประธานขุดสระน้ำเพื่อการประปาภายในวัด

พ.ศ.๒๕๔๗ เป็นประธานขุดสระน้ำเพื่อการประปาภายในวัด เนื้อที่ ๑๕๐ ตารางวา เป็นจำนวนเงิน ๘๐,๐๐๐ บาท (แปดหมื่นบาทถ้วน)

รวมผลงานค่าก่อสร้างทุกรายการ เป็นจำนวนเงิน ๔๒,๗๓๐,๒๒๖ บาท (สี่สิบสองล้านเจ็ดแสนสามหมื่นสองร้อยยี่สิบหกบาทถ้วน) (๓) งานบูรณปฏิสังขรณ์ถาวรวัตถุ ภายในวัด

พ.ศ.๒๕๔๕ เป็นประธานดำเนินการบูรณปฏิสังขรณ์ กุฏิ ครูบาเจ้าครีวิชัย ลักษณะสีเหลียม ทรงไทย ล้านนา ก่ออิฐถือปูน กว้าง ๑๒ เมตร ยาว ๘ เมตร จำนวน ๑ หลัง เป็นจำนวนเงิน ๒๙๐,๐๐๐ บาท (สองแสนเก้าหนึ่นบาทถ้าน)

> พ.ศ.๒๕๔๖ เป็นประธานดำเนินการบูรณปฏิสังชรณ์ศาลายาว ลักษณะ สีเหลี่ยมผืนผ้า ทรงไทยล้านนา ก่ออิฐ ถือปูนกว้าง ๘ เมตร ยาว ๑๕๐ เมตร จำนวน ๑ หลัง รวมเป็นจำนวนเงิน ๓๗๕,๐๐๐ บาท

(สามแสนเจ็ดหมื่นห้าพันบาทถ้วน) รวมผลงานค่าปฏิสังชรณ์ทุกรายการ เป็นจำนวนเงิน ๖๖๕,๐๐๐ บาท

(หกแสนหกหมื่นห้าพันบาทถ้วน) รวมผลค่าก่อสร้าง และบูรณปฏิสังขรณ์ถาวรวัตถุ ทุกรายการ เป็นจำนวนเงิน ๔๓,๓๙๕,๒๒๖ บาท (สีสิบสามล้านสามแสนเก้าหมื่น

(๔) มีวัดที่พัฒนา คือ

ห้าพันสองร้อยสืบหกบาทถ้วน)

- (๑) วัดสันกู่ (ปัญญาวุธาราม) ต.หางดง อ.ฮอด จ.เชียงใหม่
- (๒) วัดพระพุทธบาทแก้วช้าว อ.ฮอด จ.เชียงใหม่
- (๓) สำนักปฏิบัติธรรมพระราชพรหมาจารย์ (ทุ่งเสียว)อ.สันปาตอง จ.เชียงใหม่
- (๔) สำนักปฏิบัติธรรมพระราชพรหมาจารย์ (ละเมิง)อ.สะเมิง จ.เชียงใหม่
- (๕) สำนักปฏิบัติธรรมพระราชพรหมาจารย์ (พระธาตุ-เขาเชียว) อ.เชียงของ จ.เชียงราย

(๖) สำนักปฏิบัติธรรมพระราชพรหมาจารย์ (แม่ขะจาน)

- อ.เวียงป่าเป้า จ.เชียงราย ๑๐. งานสาธารณประโยชน์
- (๑) พ.ศ.๒๕๔๔ เป็นประธานในการก่อสร้างพระอุโบสถ ลักษณะทรงไทยล้านนา กว้าง ๘ เมตร ยาว ๑๖ เมตร ที่วัดดอยพระเกิ๊ด ต.บ้านหลวง

อ.จอมทอง จ.เชียงใหม่ สิ้นทุนทรัพย์ในการ ก่อสร้างเป็นจำนานเงิน ๔,๕๒๕,๐๐๐ บาท (สี่ล้านห้าแสนสองหมื่นห้าพ้นบาทถ้วน)

(๒) พ.ศ.๒๕๔๖ เป็นประธานในการก่อสร้างพระอุโบสถ ลักษณะทรงไทยล้านนา กว้าง ๔ เมตร ยาว ๑๒ เมตร ที่วัดพระธาตุดอยน้อย ต.ดอยแก้ว อ.จอมทอง จ.เชียงใหม่ สั้นทุนทรัพย์ในการ ก่อสร้างเป็นจำนวนเงิน ๔,๒๕๐,๐๐๐ บาท (สีล้านสองแสนห้าหมื่นบาทถ้วน)

(๓) พ.ศ.๒๕๔๖ เป็นประธานก่อสร้างสถานีอนามัยพระราชพรหมาจารย์ (บ้านตาล) ลักษณะทรงไทย
ล้านนา จำนวน ๒ ชั้น ก่ออิฐถือปูน กว้าง
๖ เมตร ยาว ๒๐ เมตร ที่ ต.บ้านตาล อ.ฮอด
จ.เชียงใหม่ สิ้นทุนทรัพย์เป็นจำนวนเงิน
๔,๕๐๐,๐๐๐ บาท (สีส้านห้าแสนบาทถ้วน)

(๔) พ.ศ.๒๕๔๖ เป็นประธานก่อสร้างอาคารสมเด็จพระศรีนครินทราบรมราชชนนีลักษณะทรงไทยล้านนา
จำนวน ๒ ชั้น คอนกรีตเสริมเหล็ก กว้าง
๘ เมตร ยาว ๑๘ เมตร ที่วัดสิริมังคลาจารย์
ต.ตอยหล่อ อ.ตอยหล่อ จ.เชียงใหม่ ใช้
งบประมาณในการก่อสร้างเป็นจำนวนเงิน
๖,๘๐๐,๐๐๐ บาท (หกล้านแปดแสนบาทถ้าน)
(๕) พ.ศ.๒๕๔๗ เป็นประธานในการก่อสร้างอาคาร ๘๐ ปี
พระราชพรหมาจารย์ ลักษณะหลังคาทรงไทย
ล้านนา กว้าง ๑๘.๕ เมตร ยาว ๓๒ เมตร

จำนวน ๕ ชั้น คอนกรีตเสริมเหล็ก ที่วัดร่ำเบิง (ตโปทาราม) อ.เมือง จ.เชียงใหม่ สั้น ทุนทรัพย์ในการก่อสร้างเป็นจำนวนเงิน ๑๘,๗๐๐,๐๐๐ บาท (สืบแปตล้านเจ็ด แสนบาทถ้วน)

(๖) พ.ศ.๒๕๔๗ เป็นประธานในการสร้างพระเจดีย์ธาตุ จักษณะทรงไทยล้านนา คอนกรีตเสริมเหล็ก กว้าง ๘ เมตร ยาว ๘ เมตร ที่วัดบ้านน้อย ต.โปงตัน อ.ดอยเต่า จ.เชียงใหม่ สิ้นทุนทรัพย์ ในการก่อสร้างเป็นจำนวนเงิน ๑,๐๕๐,๐๐๐ บาท (หนึ่งล้านห้าหมื่นบาทถ้วน)

(๗) พ.ศ.๒๕๔๗ เป็นประธานในการก่อสร้างพระเจดีย์ธาตุ ลักษณะทรงไทยล้านนา คอนกรีตเสริมเหล็ก กว้าง ๑๒ เมตร ยาว ๑๒ เมตร ที่สำนักสงฆ์ ปฏิบัติธรรมพระราชพรหมาจารย์ (สะเมิง) อ.สะเมิง จ.เชียงใหม่ สั้นทุนทรัพย์ในการ ก่อสร้างเป็นจำนวนเงิน ๓,๒๕๐,๐๐๐ บาท (สามล้านสองแสนห้าหมื่นบาทถ้วน)

๕๔๗ เป็นประธานในการก่อสร้างทอพระไตรบิฏก และมณฑปเพื่อประดิษฐานพระพุทธรูปโบราณ ลักษณะทรงไทยล้านนา คอนกรีตเสริมเหล็ก กว้าง ๓.๕๐ เมตร ยาว ๑๐ เมตร ที่วัดหลวงฮอด อ.ฮอด จ.เชียงใหม่ สิ้นทุนทรัพย์ในการก่อสร้าง เป็นจำนานเงิน ๒,๗๕๐,๐๐๐ บาท (สองล้าน เจ็ดแสนห้าหมื่นบาทถ้าน)

(๙) พ.ศ.๒๕๔๗ เป็นประธานในการก่อสร้างกุฏิลักษณะทรงไทย ล้านนา ก่ออิฐถือปูน กว้าง ๔ เมตร ซาว ๔ เมตร ที่สำนักวิปัลสนาพระราชพรหมาจารย์ -(สะเมิง) อ.สะเมิง จ.เชียงใหม่ จำนวน ๗ หลัง หลังสะ ๗๐,๐๐๐ บาท สิ้นทุนทรัพย์ในการ ก่อสร้างเป็นจำนวนเงิน ๗๗๐,๐๐๐ บาท (เจ็ดแสนเจ็ดหมื่นบาทถ้วน)

(๑๐) พ.ศ.๒๕๔๗ เป็นประธานในการก่อสร้างกุฏิลักษณะทรงไทย ล้านนา ก่ออิฐถือปูน กว้าง ๔ เมตร ยาว ๔ เมตร ที่ สำนก วิปัสส นาพระราชพรหมาจารย์-(ทุ่งเสี้ยว) อ.สันปาตอง จ.เชียงใหม่ จำนวน ๑๖ หลัง สิ้นทุนทรัพย์ในการก่อสร้าง เป็นจำนวนเงิน ๑.๒๔๐.๐๐๐ บาท (หนึ่งล้าน

รวมผลงานสาธารณประโยชน์ทุกรายการเป็นจำนวนเงิน ๔๗,๘๓๕,๐๐๐ บาท (สีสิบเจ็คล้านแปคแสนสามหมื่นห้าพันบาทถ้าน) ๑๑. งานศึกษาสงเคราะห์

## (๑) บานตั้งทุนการศึกษา

๒๕๓๖ เป็นประธานจัดตั้งทุนลงเคราะห์นักเรียน ชั้นประถมศึกษา วัดเมืองมาง บัญชีทุนฝาก ธนาคารกรุงเทพ จำกัด (ลาขาสันป่าข่อย) บัญชีเลขที่ ๒๕๓-๒๓๔๔๐๑๓ บัญชีเงินฝาก ประเภท ฝากประจำ ๓ เดือน เงินทุนจำนวน ๕๙,๑๕๐ บาท (ห้าหมื่นเก้าพ้นหนึ่งร้อย ห้าลิบบาท)

> พ.ศ.๒๕๔๕-ปัจจุบัน เป็นประธานมอบทุนการศึกษาแก่นักเรียน ชั้นประถมศึกษา โรงเรียนบ้านแม่หลอด อ.แม่แจม จ.เชียงใหม่ จำนาน ๒๔,๐๐๐ บาท ต่อปี (สองหมื่นสีพันบาทถ้าน)

พ.ศ.๒๕๔๕-ปัจจุบัน เป็นประธานมอบทุนการศึกษาแก่นักเรียน ชั้นประถมศึกษา โรงเรียนบ้านแม่ออบ อ.แม่ลาน้อย จ.แม่ฮ่องสอน จำนวน ๒๔,๐๐๐ บาท ต่อปี (สองหมืนสีพันบาทถ้าน) พ.ศ.๒๕๔๗-ปัจจุบัน เป็นประธานมอบทุนการศึกษาแก่นักเรียน ชั้นประธานคืกษา โรงเรียนบ้านกายน้อย อ.แม่แตง จ.เชียงใหม่ จำนวน ๒๔,๐๐๐ บาท ต่อปี (สองหมืนสีพันบาทถ้วน)

## (๒) งานเพิ่มทุนการศึกษา

พ.ศ.๒๕๔๐-๒๕๔๗ ดำเนินการเพิ่มทุนสงเคราะห์นักเรียน
ชั้นประถมศึกษาวัดเมืองมาง บัญชีทุนฝาก
ธนาคารกรุงเทพ จำกัด สายาสันป่าย่อย บัญชี
เลยที่ ๒๕๓-๒๓๔๔๐๑๓ บัญชีเงินฝาก
ประเภท ฝากประจำ ๓ เดือน เงินทุนจำนวน
๕๑.๑๕๔.๕๕ บาท (ห้าหมื่นหนึ่งพันหนึ่งร้อย
หัาสิบสีบาทห้าสิบห้าสตางค์)
ปัจจุบันบัญชีทุนฝากธนาคารกรุงเทพ จำกัด
สายาสันป่าย่อย บัญชีเลยที่ ๒๕๓-๒๓๔๔๐๑๓
เงินทุนจำนวน ๑๑๐,๒๙๕.๕๕ บาท (หนึ่งแลน
หนึ่งหมื่นสองร้อยเก้าสิบห้าบาทห้าสิบห้า

## (๓) ขานมอนทุนการศึกษา

พ.ศ.๒๕๔๕-๒๕๔๗ เป็นประธานจัดมอบทุนการศึกษาพระภิกษุ
สามเณร ที่สอบนักธรรมและสอบบาลี ใน
สำนักศาสนาศึกษาวัดพระธาตุศรีจอมทอง
วรวิหาร ต.บ้านหลวง อ.จอมทอง จ.เชียงใหม่,
สำนักศาสนศึกษาวัดเมืองมาง ก.ราชเชียงแสน
ต.หายยา อ.เมือง จ.เชียงใหม่ และสำนัก
ศาสนศึกษาในเขตปกครอง อ.ฮอด จ.เชียงใหม่
ในแต่ละปีการศึกษา ดังต่อไปนี้

### พ.ศ.๒๕๔๕ ได้ม

ได้มอบทุมการศึกษาเป็นจำนวนเงิน ๖๒,๐๐๐ บาท มีรายละเอียดดังนี้

- ๑. พระเมธี ฉายา สิริอาภาธโร (ศรีอาภรณ์) อายุ ๒๙ พรรษา ๘ วัดร่ำเปิง (ตโปทาราม) ป.๑-๒ จำนวนเงิน ๒,๐๐๐ บาท
- ๒. พระสามารถ อาสโภ (เป็งน้อย) อายุ ๒๓ พรรษา ๑ วัดร่ำเปิง (ตโปทาราม) ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท
- ๓. ส.ณ.สมศักดิ์ เจริญสุซีวี อายุ ๑๗ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท
- ๔. ล.ณ.ทศพล ลือชัย อายุ ๑๗ วัดบ้านขุน ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท
- ๕. พระมหาประสงค์ โฆสธมุโม (ขันสา) อายุ ๒๖ พรรษา ๖ วัดเมืองมาง ป.ธ.๔ ๔,๐๐๐ บาท
- ๖. พระมหาวัชรรินทร์ ภหรเมธี (คำใจ) อายุ ๒๒ พรรษา ๒ วัดพระธาตุศรีจอมทอบฯ ป.ธ.๔ ๔,๐๐๐ บาท
- พ. ล.ณ.ศุภชัย ศรีชมชื่น อายุ ๑๘ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.ธ.๔ ๔.๐๐๐ บาท

- ๘. พระมหามาโนช มานิโต (เมฆพัฒน์) อายุ ๔๔ พรรษา ๒๔ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.ธ.๖ ๖,๐๐๐ บาท
   ๙. ฉ.ณ. ดำรงศักดิ์ อลพรหม อายุ ๑๓ รัดเรืองงาน ไว
- ๙. ส.ณ.ดำรงศักดิ์ อุดพรหม อายุ ๑๗ วัดเมืองมาง ไว. ๑.๐๐๐ บาท
- ๑๐. ส.ณ.อรรถพล ขยันทำ อายุ ๑๓ วัดเมืองมาง ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๑๑. พระผล ปรกฺกโม (เรืองโส) อายุ ๓๒ พรรษา ๒ วัดร่ำเปิง (ตโบทาราม) ไว. ๑,๐๐๐ บาท
- ๑๒. ส.ณ.สาธิต โปธาเศษ อายุ ๒๐ วัดร่ำเป็ง (ตโปทาราม) ไว. ๑,๐๐๐ บาท
- ๑๓. พระจีรศักดิ์ ฐิตปุณฺโญ (เจริญกิจ) อายุ ๒๒ พรรษา ๑ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ไว. ๑,๐๐๐ บาท
- ๑๎๔. ส.ณ.สุทธิพงษ์ มายา อายุ ๑๗ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ไว. ๑,๐๐๐ บาท
- ๑๕. ลิ.ณ.ชัยมงคล ปัญญาเรือน อายุ ๑๗ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ไว. ๑,๐๐๐ บาท
- ๑๖. ฒ.ณ.รังสรรค์ วัทโล อายุ ๑๖ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ไว. ๑.๐๐๐ บาท
- ๑๗. ส.ณ.สมพร ชัยบุตร อายุ ๑๕ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ไว ๑,๐๐๐ บาท
- ๑๘. ล.ณ.บุญเฉลิม อดแนน อายุ ๑๔ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ไว. ๑,๐๐๐ บาท
- ๑๙. ส.ณ.อนุชิต คำลือ อายุ ๑๔ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ไว. ๑,๐๐๐ บาท
- ๒๐. ส.ณ.ประเสริฐ ใจสูง อายุ ๑๔ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ไว. ๑,๐๐๐ บาท

๒๒. ล.ณ.ถิราัฒน์ เจริญศรี อายุ ๑๓ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ไว. ๑,๐๐๐ บาท

๒๓. ส.ณ.ไพศาล วงค์ห้อ อายุ ๑๓ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ไว ๑,๐๐๐ บาท

๒๔. ส.ณ.นิคม เจริญวนาสันติ อายุ ๑๓ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ไว. ๑,๐๐๐ บาท

๒๕. ส.ณ.อิสราพงษ์ ใจยะจุ อายุ ๑๒ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ไว.

๒๖. พระจันทร์แก้ว ฉนุทธมุโม (นำมะ) อายุ ๒๕ ๖ วัดบ้านขุน ไว. .๐๐๐ บาท

๒๗. ล.ณ.สุรศักดิ์ บริบูรณ์ความดี อายุ ๑๗ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๒๘. ล.ณ.วีรวัฒน์ จตุวโนทยาน อายุ ๑๗ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๒๙. ล.ณ.สุรศักดิ์ ศักดิ์บำเพีญกุล อายุ ๑๗ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๑๐. ส.ณ.สมชาย ชัฏมหาศาล อายุ ๑๖ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๓๒. ส.ณ.จริญพงษ์ คุ้มพนาวัลย์ อายุ ๑๖ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๓๒. ส.ณ.จริญ ใจตุ้ย อายุ ๑๖ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๓๓. ส.ณ.จักรกฤษณ์ มงคลเจริญเชาว์ อายุ ๑๕ วัดบ้านขุน ไว.

๓๕. ส.ณ.สามารถ เสรีรุ่งเรืองชัย อายุ ๑๕ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท
๓๕. ส.ณ.มอแด บรรจงอเนก อายุ ๑๕ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท
๓๖. ส.ณ.วีระวัฒน์ ประเสริฐศรี อายุ ๑๕ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท
๓๘. ส.ณ.เอก นำมะ อายุ ๑๔ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท
๓๘. ส.ณ.วิษณุ นามวิชัย อายุ ๑๕ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท

ถ๙. ล.ณ.พงษ์เทพ สุทธิสุข อายุ ๑๔ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๔๐. ส.ณ.ประสาท รูปงาม อายุ ๑๔ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๔๑. ส.ณ.วันชา ศีรีธรรมสุข อายุ ๑๔ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๔๒. ล.ณ.วัชรินทร์ มังเรือน อายุ ๑๔ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๔๓. ล.ณ.สาคร ศรีประดับไพร อายุ ๑๓ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๔๔. ล.ณ.น้อย หิตารก็ อายุ ๑๓ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาห

พ.ศ.๒๕๔๖ ได้มอบทุนการศึกษาเป็นจำนวนเงิน ๕๘,๐๐๐ บาท แก่นักเรียนดังต่อไปนี้

 พระมหาสุรพงษ์ มหาวีโร (เตปา) อายุ ๒๗ พรรษา ๖ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.ธ.๕ ๕,๐๐๐ บาท

๒. ส.ณ.ยุารัตน์ ก้อนสุรินทร์ อายุ ๑๕ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯป.ธ.๔ ๔,๐๐๐ บาท

๓. ส.ณทูล บุญค้า อายุ ๑๙ วัดเมืองมาง ป.ธ.๓ ๓,๐๐๐ บาท

๔. ส.ณ.วรชาติ แป้นงาม อายุ ๑๖ วัดเมืองมาง ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท๕. ส.ณ.บุญมาก บุนหาวาส อายุ ๑๖ วัดเมืองมาง ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท

 พระจีรศักดิ์ ฐิตปุณฺโญ (เจริญกิจ) อายุ ๒๓ พรรษา ๓ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท

๗. ส.ณชัยมงคล ปัญญาเรือน อายุ ๑๙ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท

๘. ส.ณ.สุทธิพงษ์ มาอา อายุ ๑๘ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท

๙. ส.ณ.รังสรรค์ วัทโล อายุ ๑๗ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท

๑๑. ส.ณ.บุญเฉลิม อดแน่น อายุ ๑๕ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท

๑๒. ส.ณ.ประเสริฐ ใจสูง อายุ ๑๕ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท ๑๓. ส.ณ.ไพศาล วงศ์ห้อ อายุ ๑๔ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ

๑๔. ส.ณ.อิสราพงษ์ ใจยะสุ อายุ ๑๓ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท

๑๕. ส.ณ.บุญศรี รู้ดี อายุ ๑๗ วัดเมืองมาง ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๑๖. ส.ณ.วรพงษ์ มูลแก้ว อายุ ๑๗ วัดเมืองมาง ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๑๗. ส.ณ.ทรงคักดี สิริ อายุ ๑๗ วัดเมืองมาง ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๑๗. ส.ณ.เอกพันธ์ กางกรณ์ อายุ ๑๖ วัดเมืองมาง ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๑๗. ส.ณ.อนันต์ นวลแก้วทวีบุญ อายุ ๑๘ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๒๐. ส.ณ.วีระพงษ์ นำมะ อายุ ๑๘ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๒๗. ส.ณ.วัรชทธ์ เก้าใจ อายุ ๑๖ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๒๗. ส.ณ.วัรชุทธ์ แก้วใจ อายุ ๑๖ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๒๗. ส.ณ.สมชัย เงเจ๊ะ อายุ ๑๕ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๒๗. ส.ณ.นาว ดีสมปรารณา อายุ ๑๕ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๒๘. ส.ณ.นุญชู ปูเปิง อายุ ๑๕ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๒๘. ส.ณ.นุญชู ปูเปิง อายุ ๑๕ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ๒๘. ส.ณ.นุญชู ปูเบิง อายุ ๑๕ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท

ถ๐. ส.ณ.สาคร จินาตอง อายุ ๑๔ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ถ๑. ส.ณ.พีเชษฐ์ สุนันตะ อายุ ๑๔ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ถ๒. ส.ณ.กิติ หยกจารุพงศ์ลาภ อายุ ๑๔ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ถ๗. ส.ณ.สิกลี อันพรธารา อายุ ๑๔ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ถ๕. ส.ณ.สิกพงษ์ รุจิราไพร อายุ ๑๔ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ถ๗. ส.ณ.วินัย จุนทะ อายุ ๑๔ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ถ๗. ส.ณ.กินงศักดิ์ สมบุตร อายุ ๑๓ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท ถ๘. ส.ณ.โทน อินตะ อายุ ๑๓ วัดบ้านขุน ไว. ๑,๐๐๐ บาท

## ศ.๒๕๔๗ ได้มอบทุนการศึกษาเป็นจำนวนเงิน ๘๕,๐๐๐ บาท แก่นักเรียนดังต่อไปนี้

พระศรูอาทรสุวรรณโมลี ปญญาปโซโต (นวลโจ) อายุ ๕๑
 พรรษา ๓๑ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.ธ.๗ ๗,๐๐๐ บาท

๒. พระมหามาโนช มานิโต (เมฆพัฒน์) อายุ ๔๕ พรรษา ๒๕ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.ธ.๗ ๗,๐๐๐ บาท

๓. พระมหาสุรพงษ์ มหาวีโร (เตบา) อายุ ๒๘ พรรษา ๗วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.ธ.๖ ๖,๐๐๐ บาท

๔. พระมหาดอน กนตชโย (แก้วอุดม) อายุ ๒๓ พรรษา ๑ วัดบ้านขุน ป.ธ.๖ ๖,๐๐๐ บาท

๕. พระมหารัชรินทร์ ภทุรเมธี (คำใจ) อายุ ๒๔ พรรษา ๔ วัดพระธาตุศรีจอนทองฯ ป.ธ.๕ ๕,๐๐๐ บาท

จ. ส.ณสุกชัย ศรีขมชื่น อายุ ๒๐ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.ธ.๕ ๕,๐๐๐ บาท
 ๗. พระร้อยธรรม ปริญญาโณ เงินเนตร อายุ ๒๘ พรรษา ๘
 วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.ธ.๓ ๓,๐๐๐ บาท

ส. ส.ณชัยมงคล ปัญญาเรือน อายุ ๒๐ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ
 ป.ธ.๓ ๓.๐๐๐ บาท

๙. ล.ณ.รังสรรค์ วัทโล อายู ๑๘ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.ธ.๓

๑๐. ล.ณ.สมพร ชัยบุตร อายุ ๑๘ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.ธ.๓ ๓,๐๐๐ บาท

๑๒. ส.ณ.ประเสริฐ ใจสูง อายุ ๑๖ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.ธ.๓ ๓,๐๐๐ บาท

อต. พระวรเชษฐ์ มหาวีริโย (อุ่นเรือน) อายุ ๒๖ ๖ วัดพระธาตุ-ศรีจอมทองฯ ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท

๑๔. ส.ณ.ชินาัฒน์ ธรรมใจ อายุ ๑๙ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท

๑๕. ส.ณ.ถิราัฒน์ เจริญศรี อายุ ๑๕ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท

๑๖. ส.ณ.สถาพร สมศักดิ์ อายุ ๑๗ วัดเมืองมาง ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท๑๗. ส.ณ.อภิชัย มณีรัตนชัยยง อายุ ๑๓ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท

๑๘. ส.ณ.สมชัย เงเจ๊ะ อายุ ๑๖ วัดบ้านขุน ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท ๑๙. ส.ณ.พงษ์เทพ สุทธิสุข อายุ ๑๖ วัดบ้านขุน ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท ๑๐. ส.ณ.ยุทธนา ริยาพันธ์ อายุ ๑๕ วัดบ้านขุน ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท ๒๑. ส.ณ.รุฒ หล้ามัน อายุ ๑๕ วัดบ้านขุน ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท ๒๒. ส.ณ.สมชาติ เลิศพันราย อายุ ๑๔ วัดบ้านขุน ป.๑-๒ ๒,๐๐๐ บาท ๒๓. ส.ณ.สุทธิพงษ์ มายา อายุ ๑๙ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.ธ.๓ ๓,๐๐๐ บาท

๒๔. ส.ณ.อิสราพงษ์ ใจยะสุ อายุ ๑๔ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.ธ.๓ ๓,๐๐๐ บาท

๒๕. ส.ณ.ยุวรัตน์ ก้อนสุรินทร์ อายุ ๑๖ วัดพระธาตุศรีจอมทองฯ ป.ธ.๕ ๕,๐๐๐ บาท

๑๒. ขามเจ้าคณะ

W.ମି.๒๕๑୦

เป็นเจ้าคณะอำเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม่ ได้ ดำเนินการงานในหน้าที่เพื่อความเรียบร้อยตี ของคณะลงฆ์และการพระศาสนา ตามตำแหน่ง หน้าที่ได้รับมอบหมายด้วยความเรียบร้อย ทุกประการโดยเฉพาะงานในหน้าที่หลักของ เจ้าคณะปกครอง ๒ ประการ ดังนี้

## (๑) บานตราจการคณะสงฆ์

พ.ศ.๒๕๔๕-๒๕๔๗ ได้ออกตรวจการคณะสงฆ์ จำนวน ๓ ครั้ง ดังนี้

- เมื่อวันที่ ๑๑ เดือน ฮุลาคม พ.ศ.๒๕๔๕ ได้ออกตรวจการคณะสงฆ์ที่วัดโค้งงาม ตำบลหางดง อำเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม่ ได้พบกับพระครูคัมภีรธรรม ได้ให้ คำแนะนำชี้แจงแก่เจ้าอาวาสและภิกษุ สามเณรในวัดจำนาน ๕ เรื่อง คือ
- (๑) เรื่อง การศึกษา
- (๒) เรื่อง การก่อสร้างถาวรวัตถุ
- (๓) เรื่อง การมุ่งห่ม
- (๔) เรื่อง การรักษาความสะอาด
- (๕) เรื่อง การปฏิบัติวิบัลสนากรรมฐาน

- เมื่อวันที่ ๑๕ เดือนตุลาคม พ.ศ.๒๕๔๕ ได้ออกตราจการคณะสงฆ์ที่วัดสัฏฐิวัน ตำบลบ้านตาล อำเภอฮอดจังหวัดเชียงใหม่ ได้พบกับพระอธิการดวงศรี จนุทโซโต ได้ให้คำแนะนำ ชี้แจง แก่เจ้าอาวาสและ ภิกษุสามเณร ในวัด ๕ เรื่อง คือ
- (๑) เรื่อง การศึกษา
- (๒) เรื่อง การก่อสร้างถาวรวัตถุ
- (๓) เรื่อง การนุ่งหุ่ม
- (๔) เรื่อง การรักษาความสะอาด
- (๕) เรื่อง การปฏิบัติกรรมฐาน
- ถ. เมื่อวันที่ ๔ เตือนธันวาคม พ.ศ.๒๕๔๕ ได้ออกตรวจการคณะสงฆ์ที่วัดปัญญาวุธาราม ตำบลหางดง อำเภอฮอด จังหวัด
  เชียงใหม่ ได้พบกับพระพิษณุ สจุจาโร
  ได้ให้คำแนะนำชี้แจงแก่เจ้าอาวาสและ
  ภิกษุสามเณรในวัด๕ เรื่อง คือ
- (๑) เรื่อง การศึกษา
- (๒) เรื่อง การก่อสร้างถาวรวัตถุ
- (๓) เรื่อง การนุ่งห่ม
- (๔) เรื่อง การรักษาความสะอาด
- (๕) เรื่อง การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ได้ออกตราจการคณะสงฆ์ ๓ ครั้ง
- เมื่อวันที่ ๒๔ เดือนตุลาคม พ.ศ.๒๕๔๖
   ได้ออกตรวจการคณะสงฆ์ที่วัดบ่อสลี

ตำบลบ่อสลี อำเภอฮอด จังหรัดเชียงใหม่ ได้พบกับ พระมหาเลิศณรงค์ ปียทสุสี ได้ ให้คำแนะนำชี้แจงแก่เจ้าอาวาสและภิกษุ สามเณร์ในวัดจำนวน ๕ เรื่อง คือ

- (๑) เรื่อง การศึกษา
- (๒) เรื่อง การก่อสร้างถาวรวัตถุ
- (๓) เรื่อง การมุ่งห่ม
- (๔) เรื่อง การรักษาความสะอาด
- (๕) เรื่อง การปฏิบัติวิบัสสนากรรมฐาน
- เมื่อวันที่ ๒๔ ตุลาคม พ.ศ.๒๕๔๖ ได้
  ออกตรวจการคณะสงฆ์ที่วัดบ่อสะแง่
  ตำบลบ่อหลวง อำเภอฮอด จังหวัด
  เชียงใหม่ ได้พบกับ พระอธิการอินตะ
  สุภาจาโร ได้ให้คำแนะนำชี้แจงแก่
  เจ้าอาวาสและภิกชุสามเณรในวัดจำนวน
  ๕ เรื่อง คือ
- (๑) เรื่อง การศึกษา
- (๒) เรื่อง การก่อสร้างถาวรวัตถุ
- (๓) เรื่อง การมุ่งห่ม
- (๔) เรื่อง การรักษาความสะอาด
- (๕) เรื่อง การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน
- ถ. เมื่อวันที่ ๒๖ เดือนตุลาคม พ.ศ.๒๕๔๖ ได้ออกตรวจการคณะสงฆ์ที่วัดหางดงตำบลหางดง อำเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม่ได้พบกับ พระอธิการประโยชน์ ลกฺชิตฺตสีโล

ภิกษุสามเณรในวัดจำนวน ๕ เรื่อง คือ ได้ให้คำแนะนำชี้แจบแก่เจ้าอาวาสและ

- (๑) เรื่อง การศึกษา
- (๒) เรื่อง การก่อสร้างถาวรวัตถุ
- (๓) เรื่อง การนุ่งห่ม
- (๔) เรื่อง การรักษาความสะอาด
- ได้ออกตราจการคณะสงฆ์ ๓ ครั้ง (๕) เรื่อง การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน
- เมื่อวันที่ ๓๑ เดือนตุลาคม พ.ศ.๒๕๔๗ ชี้แจงแก่เจ้าอาวาสและภิกษุสามเณร ตำบลฮอด อำเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม่ ในวัดจำนวน ๑ เรื่อง คือ ได้พบกับพระสมชัย สุขาโต ได้ให้คำแนะนำ ได้ออกศราจการคณะสงฆ์ที่วัดหลวงฮอด
- (๑) เรื่อง การศึกษา
- (๒) เรื่อง การก่อสร้างถาวรวัตถุ
- (๓) เรื่อง การนุ่งห่ม
- (๔) เรื่อง การรักษาความละอาด
- (๕) เรื่อง การปฏิบัติวิปัสสมากรรมฐาน
- เมื่อวันที่ ๓๑ ตุลาคม พ.ศ.๒๕๔๗ ได้ออก สามเณรในวัดจำนวน ๕ เรื่อง คือ คำแนะนำชี้แจงแก่เจ้าอาวาสและภิกษุ ได้พบกับพระอธิการอินถา เตชาโร ได้ให้ ตำบลฮอด อำเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม **ตราจการคณะสงฆ์ที่วัดพระบาทแก้วข้าว**

- (๑) เรื่อง การศึกษา
- (๒) เรื่อง การก่อสร้างถาวรวัตถุ
- (๓) เรื่อง การนุ่งทุ่ม
- (๔) เรื่อง การรักษาความสะอาด
- ถ. เมื่อวันที่ ๒๑ พฤศจิกายน พ.ศ.๒๕๔๗ (๕) เรื่อง การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน
- สามเณรในวัดจำนวน ๕ เรื่อง คือ คำแนะนำชี้แจงแก่เจ้าอาวาสและภิกษุ ได้พบกับพระอานันด์ ฉนุทธมุโม ได้ให้ ตำบลบ่อสลี อำเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม่ เคืออกตรวจการคณะสงฆ์ที่วัดแม่แวน
- (๑) เรื่อง การศึกษา
- (๒) เรื่อง การก่อสร้างถาวรวัตถุ
- (๓) เรื่อง การมุ่งทุ่ม
- (๔) เรื่อง การรักษาความสะอาด
- (๕) เรื่อง การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน
- (๒) บานประชุมพระสังฆาธิการ ในเขตที่ตนปกครอง
- (๑) พ.ศ.๒๕๔๕ได้จัดประชุมพระสังฆาธิการ จำนวน ๔ ครั้ง ดังนี้ เมื่อวันที่ ๑๘ เตือน เมษายน พ.ศ.๒๕๔๕ คณะสงฆ์ จำนวน ๕ เรื่อง คือ ๔๓ รูป เพื่อปรึกษาหารือเกี่ยวกับการ เชียงใหม่ มีผู้เข้าร่วมประชุม จำนวน บ้านหลาง อำเภอจอมทอง จังหวัด วัดพระธาตุศรีจอมทองวรวิหาร ตำบล ได้จัดการประชุมพระสังฆาธิการที

- (๑) เรื่อง ทำบุญอายุ ๙๐ ปี พระธรรม-
- (๒) เรื่อง การก่อสร้าง
- (๓) เรื่อง การเปิดเรียนนักธรรม-บาลี ประจำปี
- (๔) เรื่อง การรายงานพระธรรมหูต เฉพาะกิจ
- (๕) เรื่อง การขอแต่งตั้งและขอเลื่อน สมณศักดิ์ ประจำปี ๒๕๔๕ ๒. เมื่อวันที่ ๑๓ เดือน เมษายน พ.ศ.๒๕๔๕ ได้จัดการประชุมพระสังฆาธิการที่ วัดอินทาราม ตำบลหางดง อำเภอฮอด
- คณะลงฆ์ จำนวน ๓ เรื่อง คือ (๑) เรื่อง การศึกษา การจัดการเรียน การสอน

๓๓ รูป เพื่อปรึกษาหารือเกี่ยวกับการ

- (๒) เรื่อง การจัดงานวันวิสาขาบูชา
- (๓) เรื่อง การจัดตั้งสถานีอนามัย วัดบ้านตาล ต.บ้านตาล
- ถ. เมื่อวันที่ ๒๖ เดือน กรกฎาคม พ.ศ.๒๕๔๕ ได้จัดการประชุมพระสังฆาธิการที่ วัดพระธาตุศรีจอมทองวรวิหาร ตำบล บ้านหลวง อำเภอจอมทองจังหวัดเชียงใหม่ มีผู้เข้าร่วมประชุม จำนวน ๔๔ รูป

เพื่อปรึกษาหารือเกี่ยวกับการคณะสงฆ์ จำนวน ๔ เรื่อง คือ

- (๑) เรื่องการแจ้งเงินอุดหนุนแผนกธรรม-บาลี
- (๒) เรื่อง การจัดโครงการ ๑ วัด ๑ ตำบล
- (๓) เรื่อง แจ้งให้เจ้าคณะตำบล รองเจ้าคณะตำบล เลขาฯ เจ้าคณะตำบล
  ไปประชุมที่วัดพระสิงห์วรมหาวิหาร
   (๔) เรื่อง เจ้าคณะปกครองดูแลคณะสงฆ์

ภายในตำบล

- ๔. เมื่อวันที่ ๑๑ เตือน พฤศจิกายน พ.ศ.๒๕๔๕ ได้จัดการประชุมพระสังฆาธิการที่ วัตอินทาราม ตำบลหางดง อำเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม่ มีผู้เข้าร่วมประชุม จำนาน ๑๖ รูป เพื่อปรึกษาหารือเกี่ยวกับการ คณะสงฆ์ จำนาน ๓ เรื่อง คือ
- (๑) เรื่อง การสอบธรรมสนามหลาง ประจำปี ๒๕๔๕
- (๒) เรื่อง การแจ้งจำนานพระภิกษุ สามเณรที่สอบนักธรรม และคฤหัสถ์ ที่สอบธรรมศึกษา ประจำปี ๒๕๔๕
- (๓) เรื่อง การจัดเงินอุดหนุนค่าภัตตาหาร ค่านิตยภัตครูสอน ประจำปี ๒๕๔๕

- (๒) พ.ศ.๒๕๔๖ ได้จัดประชุมพระสังฆาธิการ จำนวน ๔ ครั้ง ดังนี้
- เมื่อวันที่ ๑๑ เดือน กุมภาพันธ์ พ.ศ.๒๕๔๖
  ได้จัดการประชุมพระสังฆาธิการที่
  วัดอินทาราม ตำบลหางดง อำเภอฮอด
  จังหวัดเชียงใหม่มีผู้เข้าร่ามประชุมจำนาน
  ๔๑ รูป เพื่อปรีกษาหารือเกี่ยวกับการ
  คณะสงฆ์ จำนาน ๔ เรื่อง คือ
- (๑) เรื่อง การจัดงานวันมาฆบูชา
- (๒) เรื่อง การเชิญชวนบริจาคโลหิต
- (๓) เรื่อง การอบรมคีล ๕
- (๔) เรื่อง การประชุมคณะสงฆ์ระดับวัด
- เมื่อวันที่ ๙ เดือน พฤษภาคม พ.ศ.๒๕๔๖
   ได้จัดการประชุมพระสังฆาธิการที่
   วัดอินทาราม ตำบลหางดง อำเภอฮอด
   จังหวัดเชียงใหม่มีผู้เข้าร่วมประชุมจำนาน
   ๕๑ รูป เพื่อปรึกษาหารือเกี่ยวกับการ
   คณะสงฆ์ จำนวน ๕ เรื่อง คือ
- (๑) เรื่อง การจัดงานวันวิสาขบูชา ประจำ ปี ๒๕๔๖
- (๒) เรื่อง การถวายความรู้แก่พระสงฆ์ ณ วัดพระสิงห์วรมหาวิหาร อาคาร พระธรรมสิทธาจารย์
- (๓) เรื่อง การเปิดการเรียนการสอน พระปริชัติธรรมประจำปี

- (๔) เรื่อง การจัดเก็บเอกสารประจำวัด
- (๕) เรื่อง การจัดงานฉลองประจำปี
- ๓. เมื่อวันที่ ๑๖ เดือน กรกฎาคม พ.ศ.๒๕๔๖ ได้จัดการประชุมพระสังฆาธิการที่ วัดพระธาตุศรีจอมทองวรวิหาร ตำบล บ้านหลวง อำเภอจอมทองจังหวัดเชียงใหม่ มีผู้เข้าร่วมประชุม จำนวน ๔๗ รูป เพื่อ ปรึกษาทารือเกี่ยวกับการคณะลงฆ์จำนวน ๔ เรื่อง คือ
- (๑) เรื่อง ยุทธศาสตร์รวมพลังแผ่นดิน เอาชนะยาเสพติด
- (๒) เรื่อง การทำหนังสือไปต่างประเทศ
- (๓) เรื่อง เงินกองทุน วัดช่วยวัด
- (๔) เรื่อง บานฉลองเปรียญธรรม
- ๔. เมื่อวันที่ ๑๓ เดือน ตุลาคม พ.ศ.๒๕๕๖ ได้จัด การประชุมพระสังฆาธิการที่วัดพระธาตุ-ศรีจอมทองวรวิหาร ดำบลบ้านหลวง อำเภอ จอมทอง จังหวัดเชียงใหม่ มีผู้เข้าร่วมประชุม จำนวน ๔๕ รูป เพื่อปรีกษาหารือเกี่ยวกับ การคณะสงฆ์ จำนวน ๗ เรื่อง คือ
- (๑) เรื่อง เงินอุดหนุนนักธรรม-บาลี ประจำปี ๒๕๔๖
- (๒) เรื่อง การคารวะในวันออกพรรษา ที่ วัดพระสิบห์วรมหาวิหาร วันที่ ๑๕ ตุลาคม ๒๕๔๖

- (๓) เรื่อง การแจ้งกำหนดการสอบธรรมสนามหลวงประจำปี
- (๔) เรื่อง แต่งตั้งกรรมการสอบธรรม สนามหลวง
- (๕) เรื่อง การรับคนต่างด้าวอยู่อาศัย
- (๖) เรื่องการจัดกลุ่มยาพุทธของแต่ละวัน
- (๗) พ.ศ.๒๕๔๗ ได้จัดประชุมพระสังฆาธิการ จำนวน ๖ ครั้ง
- เมื่อวันที่ ๒ เดือน มีนาคม พ.ศ.๒๕๔๗ ได้จัดการประชุมพระสังฆาธิการที่ วัดอินทาราม ตำบลหางดง อำเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม่ มีผู้เข้าร่วมประชุม จำนวน ๓๔ รูป เพื่อปรึกษาหารือเกี่ยวกับ การคณะสงฆ์ จำนวน ๓ เรื่อง คือ
- (๑) เรื่องการรักษาพระพุทธรูปวัดหลวงฮอด
- (๒) เรื่อง การฉลองที่ได้พระพุทธรูป วัดหลวงฮอดคืน
- (๓) เรื่อง การบรรพชาอุปสมบท ฉลองได้ พระพุทธรูปคืน
- เมื่อวันที่ ๑๘ เดือน เมษายน พ.ศ.๒๕๔๗ ได้จัดการประชุมพระลังฆาธิการที่วัดอินทาราม ตำบลหางดง อำเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม่ มีผู้เข้าร่วมประชุม จำนวน ๓๕ รูป เพื่อปรึกษา หารือเกี่ยวกับการคณะสงฆ์ จำนวน ๕ เรื่อง คือ

- (๑) เรื่อง การป้องกันอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม
- (๒) เรื่อง การป้องกันอัคคีภัย (๓) เรื่อง การจัดงานส่งเสริมพระพุทธ-ศาสนาวันวิสาชบูชา
- (๔) เรื่องการนุ่งห่มของพระภิกษุสามเณร (๕) เรื่องการรคน้ำคำหัวประจำปี ๒๕๔๗

ณ วัดพระสิงห์ฯ

- ถ. เมื่อวันที่ ๑๘ เดือน พฤษภาคม พ.ศ.๒๕๔๗ ได้จัดการประชุมพระสังฆาธิการที่ วัดอินทาราม ตำบลหางดง อำเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม่ มีผู้เข้าร่ามประชุมจำนวน ๓๒ รูป เพื่อปรีกษาหารือเกี่ยวกับการ คณะสงฆ์ จำนวน ๕ เรื่อง คือ
- (๑) เรื่อง การปฏิรูปที่ดินของวัด
- (๒) เรื่อง การจัดทำหนังสือสุทธิของ พระภิกษุสามเณร
- (๓) เรื่อง การเบิดเรียนนักธรรม-บาลี ประจำปี ๒๕๔๗
- (๔) เรื่องการจัดงานวันวิสายบูชาประจำปี
- (๕) เรื่อง การจัดตั้งสภาวัฒนธรรม อำเภอฮอด ะ. เมื่อวันที่ ๖ เดือน สิงหาคม พ.ศ.๒๕๔๗ ได้จัดการประชุมพระสังฆาธิการที่ วัดพระธาตุศรีจอมทองวรวิหาร ตำบล

บ้านหลาง อำเภอจอมทอง จังหวัด

เชียงใหม่ มีผู้เข้าร่วมประชุม จำนวน ๔๗ รูป เพื่อปรึกษาหารือเกี่ยวกับการ คณะสงฆ์ จำนวน ๘ เรื่อง คือ

- (๑) เรื่อง เงินสมทบกองผ้าป่าพุทธมณฑล
- (๒) เรื่องการช่วยเหลืออุทกภัยอำเภออมก่อย
- (๓) เรื่อง แจ้งเงินอุดหนูนนักธรรม-บาลี
- (๔) เรื่อง การบำเพ็ญกุศลวันที่ ๑๒ สิงหาคม ๒๕๔๗
- (๕) เรื่อง แจ้งให้ประธาน อ.บ.ต. ไปประชุม ที่จับหวัด
- (๖) เรื่อง การสืบชะตาถวายเจ้าพระคุณ-สมเต็จ เจ้าคณะใหญ่หนเหนือ
- (๗) เรื่องการช่วยเหลืออุทกภัย อำเภอฝาง
- (๘) เรื่อง สาธารณูปการ
- ๕. เมื่อวันที่ ๔ เดือน ตุลาคม พ.ศ.๒๕๔๗ ได้จัดการประชุมพระสังฆาธิการที่ วัดอินทาราม ตำบลหางดง อำเภอฮอด จังหวัดเชียงใหม่ มีผู้เข้าร่วมประชุม จำนวน ๔๐ รูป เพื่อปรีกษาหารือเกี่ยวกับ การคณะสงฆ์ จำนวน ๓ เรื่อง คือ
- (๑) เรื่อง การทอดผ้าป่ามหากุศล "โครงการ ระดมน้ำใจให้ตึกสงฆ์อาพาธ"
- (๒) เรื่อง การจัดตั้งสภานักธรรมจังหวัด เชียงใหม่
- (๓) เรื่องการทำนัตรประจำตัวพระสังฆาธิการ

- มีอวันที่ ๑ เดือน พฤศจิกายน พ.ศ.๒๕๔๗ ได้จัดการประชุมพระสังฆาธิการที่ วัดพระธาตุศรีจอมทองวรวิหาร ตำบล บ้านหลวง อำเภอจอมทอง จังหวัด เชียงใหม่ มีผู้เข้าร่วมประชุม จำนาน ๕๑ รูป เพื่อปรึกษาหารือเกี่ยวกับการ คณะสงฆ์ จำนวน ๓ เรื่อง คือ
- (๑) เรื่อง การสอบธรรมสมามหลวง ประจำปี ๒๕๔๗
- (๒) เรื่อง การตั้งกรรมการสอบธรรม สนามหลวง
- (๓) เรื่อง การปฏิบัติธรรมเฉลิม พระเกียรติ ๕ ธันวามหาราช

#### อถ. บานพเศษ

- (๑) พ.ศ......เป็นกรรมการ..... (๒) พ.ศ......เข้าร่วมประชูม...... (๓) พ.ศ......ได้รับอาราธนาจากทางราชการให้......
- ๑๔. สมณศักดิ์
- (๑) พ.ศ.๒๔๙๐ ได้รับแต่งตั้งเป็น พระปลัดฐานานุกรมของ พระครูคัมภีรธรรม เจ้าคณะอำเภอฮอด วัดชัยพระเกียรติ ตำบลศรีภูมิ อำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่
- (๒) พ.ศ.๒๕๑๑ ได้รับพระราชทานสมณศักดิ์ เป็นพระครู-สัญญาบัตรเจ้าคณะอำเภอชั้นโทในราชทินนาม ทีพระครูพิพัฒน์คณาพิบาล

- (๓) พ.ศ.๒๕๑๘ ได้รับพระราชทานเลื่อนสมณศักดิ์ เป็น พระครูลัญญาบัตร เจ้าคณะอำเภอชั้นเอก ในราชทินนามเดิม
- (๔) พ.ศ.๒๕๒๖ ได้รับพระราชทานเลื่อนสมณศักดิ์ เป็น พระครูสัญญาบัตร เจ้าคณะอำเภอชั้น พิเศษ ในราชทินนามเดิม
- (๕) พ.ศ.๒๕๓๓ ได้รับพระราชทานสมณศักดิ์เป็นพระราชาคณะ ชั้นสามัญ ในราชทินนาม พระลุพรหมยานเถร วิ.
- (b) พ.ศ.๒๕๔๒ ได้รับพระราชทานสมณศักดิ์เป็นพระราชาคณะ ชั้นราช ในราชทินนาม พระราชพรหมาจารย์ วิ.

## ๑๕. สัญญาบัตร ภายในวัด

- (๑) พ.ศ.๒๕๔๘ มีพระครูลัญญาบัตร จำนาน ๒ รูป คือ
- พระครูอาทรสุวรรณโมลี (แสวง ปญญาปโซโต) ตำแหน่ง ผจล. ชอ.
- ๒. พระครูบรมธาตุนุกูล (......) ตำแหน่ง ผลล หล
- ๑๖. ขอรับรองว่า ได้ทำประวัติถูกต้องตามความเป็นจริงในรายการ ทุกประการ

ลงชื่อ.....

(พระราชพรหมาจารย์)

เจ้าของประวัติ

เจ้าอาวาสวัดพระธาตุศรีจอมทองวรวิหาร

# พระธรรมเทศนามหาสติปัฏฐานลูตร

เทศน์วันที่ ๑๓ สิงหาคม ๒๕๓๓
นโม ตลุส ภควไต อรหโต สมุมาสมุพุทธลุส
นโม ตลุส ภควไต อรหโต สมุมาสมุพุทธลุส
นโม ตลุส ภควไต อรหโต สมุมาสมุพุทธลุส
เอกายุโน อย่ ภิกุขเว มคุโค สตุตาน วิสุทธิยา โสกปริเทวาน่
สมุติภุกมาย ทุกุขโทมนสุสาน อตุถงุคมาย ญายลุส อธิคมาย
นิพพานสุส สงุฉิกิริยาย ยทิท จุตุตาโร สติปฏุฐานา.

ธรรมิกถา ณ โอกาสนี้ จะแสดงพระสัทธรรมเทศนา พรรณา คำสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เพื่ออบรมอินทรีย์ของ ท่านโยคีบุคคล ทั้งฝ่ายบรรพชิตและอุบาสก อุบาสิกา ทั้งหลายพอสมควร แก่เวลา

วันนี้เป็นวันโกน ซึ่งธรรมเนียมของสำนักเราได้มีการสมาหานศีล ฟังเทศน์ ตามระเบียบ การฟังธรรมช่อมมือานิสงส์ ๕ ประการ คือ

- ๑. ผู้พังย่อมได้พับสิ่งที่ยังไม่เคยพัง
- ๒. สิ่งใคได้เคยพังแล้ว แต่ไม่เข้าใจชัดจะได้เข้าใจชัด
- ถ. บรรเทาความสงสัยที่มีอยู่ในใจให้หมดไป
- ๔. ทำความเห็นของเราให้ถูกต้องได้ และ
- ๕. จิตใจของผู้พังนั้น ย่อมประกอบมหากุศลและสดใส

โดยเฉพาะผู้พังที่จะทำจิตใจให้เป็นมหากุศลนั้นแม้แต่สัตว์เตรัจฉาน ก็ยังได้ไปเกิดเป็นเทพได้ สักแต่ว่าพังเท่านั้นเอง อย่างค้างคาว ๕๐๐ ตัว ได้พังพระภิกษุ สาธยายธรรมในถ้าก็ลืมลติไปจึงปล่อยเท้าออกจากที่เกาะ หล่นทิ่มหัวลงมากระทบก้อนคิลา ณ ภาคพื้นเบื้องล่างถึงแก่ความตาย ทั้ง ๕๐๐ ตัว แล้วไปบังเกิดเป็นเทพบุตรในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ทั้งหมด

อีกตัวอย่างหนึ่ง มัณฑุกเทพบุตร เมื่อชาติก่อนเกิดเป็นกบได้ฟังเลียง
แห่งพระธรรมในทันใดนั้นก็มีนายพรานคนหนึ่งได้เอาปฏักเหล็กแทงที่หลัง
จนถึงแก่ความตาย ครั้นตายก็ไปบังเกิดเป็นเทพบุตรนามว่ามัณฑุกเทพบุตร
บนสรวงสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ อันนี้เป็นตัวอย่าง เพราะเป็นมหากุศล
ซึ่งมหากุศลในอภิธรรมกล่าวไว้กว้างขวางมากเกิดในสันดานของสัตว์
พ้าหลาย

คำว่า "สัตว์" นี้แปลว่า ผู้ช้อง. ผู้ช้องอยู่ในวัฏฏะ เรียกว่า สัตว์ สัตว์โลก แปลว่า ผู้ช้องอยู่ วิญญาณของสัตว์ทั้งหลายหากว่าไม่ได้ถึง ความดับทุกข์ ไม่ได้นิพพานแล้วย่อมหมกอยู่ในภูมิ ๓๑ ภูมินี้ คือมนุษย์ โลกนี้และอบายภูมิ ทั้ง ๔ สวรรค์ชั้นพรหมก็จะข้องอยู่ถ้าหากว่ามีกิเลล อยู่จะต้องวนเวียน เพราะเหตุฉะนั้นการฟังนั้นแค่ฟังก็เป็นมหากุศลแล้ว

สำหรับวันนี้จะได้พังเรื่องมหาสติปัฏฐานสูตร สติปัฏฐานสูตรนี้ มีประวัติเป็นมาอย่างไร และพระพุทธองค์ทรงตรัสมีพระพุทธประสงค์ อันโด และจะปฏิบัติอย่างไร ตลอดถึงการได้ความอบอุ่นใจอย่างไรบ้าง ได้ประโยชน์จากการปฏิบัติอย่างใดบ้าง นักปฏิบัติของเราๆ ควรที่จักรู้ คุณค่าแห่งการประพฤติปฏิบัติ จะกล่าวถึงประวัติของสติปฏฐานสูตร อันเป็นสูตรหนึ่งในพระไตรปิฏก ที่มนิกายมหาวรรค พระพุทธองค์ได้ ตรัสแก่หมู่ภิกษุและประชาชนกุรุรัฐนั้นว่าแม้แต่ประกอบกิจการใดๆ จะเป็นการค้าชายหรือ ทำสวน ทำนา ตำข้าวหรือทำครัวก็จะมีสติ กำกับอยู่เสมอตลอดทุกครอบครัวเรือน

บรรดาชาวกุรุรัฐทั้งเมืองต่างพากันเจริญสติปัฏฐานสูตรนี้ เมื่อพระพุทธองค์ทรงเห็นว่ามีพื้นฐานในการที่จะรองรับพระธรรม พระพุทธองค์ ก็ได้ทรงเทศนาสั่งลอนด้วยมหาสติปัฏฐานสูตรนี้ ขอให้ เอาใจความเสียว่า มหาสติปัฏฐานสูตรนี้ พระพุทธองค์ตรัสแก่ชาวกุรุรัฐ เป็นครั้งแรก เพราะชาวกุรุรัฐทั้งเมืองต่างพากันเจริญสติปัฏฐาน นี้เป็น

> เพียงย่อๆเพราะฉะนั้นพระพุทธองค์จึงได้ตรัสเทศนามหาสติปัฏฐานสูตร ในเมืองนี้ พระพุทธองค์ทรงพระพุทธประสงค์อันใดที่ทรงแสดง สติปัฏฐานสูตรนั้นและจะมีประโยชน์อันใดแต่ผู้ปฏิบัติ พุทธประสงค์ มีอยู่ ๕ ประการคือ

- ๑. เพียความบริสุทธิ์
- ๒. เพื่อกำจัดเสียซึ่งความเศร้าโศกเสียใจ ความพีโรรำพัน
- ถ. เพื่อกำจัดเสียซึ่งความทุกข์กายทุกข์ใจ
- ๔. เพื่อเข้าถึงความจริงของชีวิต
- ๕. เพื่อความดับทุกข์คือ พระนิพพาน

ทั้ง ๕ ประการนี้ พระพุทธองค์จึงได้ทรงแลดงมหาลดิปัฏฐานลูตร แก่สรรพลัตร์ทั้งหลาย เพราะสรรพลัตร์ทั้งหลายที่เกิดมานี้ซึ่งมีความ เคร้าหมองด้วยอารมณ์ต่างๆ มีโลกธรรม เป็นต้น ทั้งกายทั้งใจก็เต็มไปด้วยความทุกข์และไม่รู้จักความจริงในชีวิตที่เกิดมา และที่จุดจบของชีวิตนั้นไม่รู้จังหวะทิศทางหรือจุดมุ่งหมาย เป้าหมายแห่งชีวิตนั้นอยู่ที่ไหน เพราะฉะนั้นพระพุทธองค์จึงทรงแสดง มหาสติปัฏฐานลูตรนี้ เพื่อขัดเกลาเสียซึ่งความเศร้าหมองคือ กิเลส ทั้งสิ้น เมื่อไม่มีกิเลสก็ไม่เกิดเมื่อเกิดมาจึงนำกิเลสมาด้วย ก็กิเลสนีแหละ ทั้งสิ้น เมื่อไม่มีกิเลสก็ไม่เกิดเมื่อเกิดมาจึงนำกิเลสมาด้วย ก็กิเลสนีแหละ ที่ทำให้ต้องเกิดเป็น มนุษย์ก็มี เป็น ปุถุ เรียกว่า ผู้หมาแน่น, อันธ แปลว่า ผู้มีตบอด เมื่อมารวมกันเป็น อันธบุถุ ก็แปลว่า ทั้งหนาแน่น ทั้งมีด ทั้งบอด เรียกว่า อันธบุถุชน แปลว่า ชนผู้มีตบอดหรือทั้งหมาแน่น และมีดบอด หมายความว่า หนาหรือมีตบอดตัวยอำนาจของกิเลส และมีดบอด หมายความว่า หนาหรือมีตบอดตัวยอำนาจของกิเลส

ชนชั้นปุถุชนจะให้เป็นกัลยาณชน กัลยาณชนนี้เป็นชนชั้นผู้มี คุณธรรม จัดเป็นชั้นที่ ๒ ได้อย่างไร และกัลยาณชนจะให้เป็นอริยชน ได้อย่างไรพระพุทธองค์ตรัสสติปัฏฐานว่าคนใดเกิดมาแล้วก็ด้วยอำนาจ

ของกิเลสเพราะทุกคนมีกิเลสถ้าหากว่าได้เจริญวิปัสสนาในแนวสติปฏฐาน ทั้ง ๔ นี้ ก็จะบรรเทาซึ่งความมีกิเลสเหล่านั้นให้น้อยลง แล้วจึงสามารถ กระซับจิตใจมาอยู่อีกขั้นหนึ่ง อันเรียกว่า กัลยาณชน ครั้นถึงวัน ธรรมัสสวนะ ก็จะไปวัดสมาทานเบญจคีล หรืออุโบสถศีล ถวายทาน ฟังเทศน์ แต่ยังไม่ค่อยมีโอภาสประพฤติปฏิบัติวิปัสสนาในแนวสติปฏฐาน ทั้ง ๔ อย่างจริงจัง ซึ่งไม่ได้บรรลุมรรคผลนี้ เรียกว่า กัลยาณชน

ส่วนอริยชนนั้น คือผู้ตั้งใจปฏิบัติอย่างจริงจังเพราะว่าการ ปฏิบัตินั้นย่อมมีมรรคผล จะรู้ได้อย่างไรว่ามรรคผลมี ข้อนี้พระพุทธองค์ ทรงตรัสในพระไตรปิฏกซึ่งตรัสแก่พระสุภัททปริพพาชก ซึ่งบวชตอน ปัจฉิมโพธิกาล (จวนจะปรินิพพาน) ว่าถูกรสุภัททปริพพาชกเมื่อธรรม วินัยมีอยู่มรรคผลจึงมีในธรรมวินัยของเรานี้มี อัฏฐังคิกมรรค ๔ ประการ มีอยู่ตราบโต แม้พระโสตาบัน พระสกิทาคามี พระอนาคามี ก็มีอยู่ ตราบนั้น ดูกรสุภัททะ เมื่อพระภิกษุสามเณร อุบาสก อุบาสิกา มีการ ประพฤติปฏิบัติธรรมอยู่ตราบโต โลกนี้ก็ไม่ว่างจากพระอรหันต์ ตราบนั้น ดังนั้น อันนี้เป็นพระดำรัสตรัสรับรอง พระพุทธองค์ทรงรับรอง ไว้ที่ตรัสไว้ในบาลีและในอรรถกถา สุมงุคลาวิสาสินี อรรถกถา ทีมนิกาย ปาฏิกวรรค ท่านได้กล่าวถึงระยะเวลา การประพฤติปฏิบัติว่า

## ปฏิลมภิทปุ่ปตเตหิ วลุลสหลุส

พันปีที่ ๑ เป็นของพระอรหันต์ผู้ได้ปฏิสัมภิทา

ฉหภิญเญหิ วสุสสหลุส์

พันปีที่ ๒ เป็นของพระอรหันต์ผู้ได้อภิญญา ๖

เทวิชเชหิ วลุลสหลุล์

พันปีที่ ๓ เป็นของพระอรหันด์ผู้ได้วิชชา ๓

สุกุขวิปลุสเกที วสุสสหสุส

พันปีที่ ๔ เป็นยุคของพระอรหันต์ผู้ให้เอาปฏิบัติวิปัสสนาล้วน

#### ปาฏิโมกุเขหิ วสฺสลหลฺส์ พันปีที่ ๕ เป็นยุคพระอรหันท์

พันปีที่ ๕ เป็นยุคของพระอริยเจ้าผู้ได้โสดาสกิทาคา ยังมีโสดาบันอยู่ เป็นยุคของพระอรทันดัผู้ได้โสดาสกิทาคาในพันปีที่ ๕ ในนับปีที่สาม คือ สองพันท้าร้อยสามสืบเจ็ด เป็นยุคในช่วงประมาณ กึ่งกลางแต่พระอริยเจ้าก็ยังมีอยู่ เพราะฉะนั้นการที่เป็นพระอริยบุคคล นั้นย่อมมีบุคคลที่จะเป็นพระอริยเจ้า จะต้องมีการที่เป็นพระอริยบุคคล นั้นย่อมมีบุคคลที่จะเป็นพระอริยเจ้า จะต้องมีการที่เป็นพระอริยบุคคล หั้นย่อมมีบุคคลที่จะเป็นพระอริยเจ้า จะต้องมีการที่เป็นพระอริยบุคคล นั้นย่อมมีบุคกลที่จะเป็นพระอริยเจ้า มรรคญาณ เมื่อมรรคญาณเกิดขึ้นแล้ว ประกอบด้วยเป็นโสตะ เข้าถึงกระแสแห่งพระธรรม อันนี้เรียกว่า สตุคริสุทธิ์ของสัตร์ทั้งหลาย เหล่านี้ถึงในที่สุดก็จะเป็นพระอริยเจ้า อันนี้เป็นประการที่ ๑

ประการที่ ๒ คือ โลกปริเทว โลกปริเทวคือ ความเศร้าโรกเสียใจ ความผิดหวัง ความไม่สมหวังจะมีขึ้นแก่เรา เมื่อไม่สมหวังแล้วมีความเศร้า ความไม่เบิกบานใจ ความไม่ภาคภูมิใจ ก็จะได้บังเกิดขึ้นเมื่อเรามีการ ประพฤติปฏิบัติวิบัสสนาในแนวสติปฏิรานทั้ง ๔ นี้ถึงจะสมหวังหรือ ไม่สมหวังก็ดี หรือประสบในรูปธรรม ลาภ ยศ สรรเสริญ สุข นินทา ทุกข์ก็ดี จิตใจก็ไม่หวันไหวเพราะบุคคลผู้นั้นเป็นผู้ถึงธรรมแล้ว ผู้เข้า ถึงธรรม ผู้ปฏิบัติธรรมทำอะไรก็ไม่สะเทือน ดังนี้ ความเคร้าโศกไม่มีการปฏิบัติวิบัสสนาก็จะทำให้หายจากความเคร้าโศกมีอุปมาเรื่องขึ้น ครั้นแต่งงาน เล้วเวลาไปไหนๆ ไม่เคยไปคนเดียว คือ ไปด้วยกันดุจเงาตามตัวฉันนั้น อยู่มาวันหนึ่งภรรยาไม่ได้ไปด้วย สามีขับเครื่องบินประสบอุบัติเหตุตก

ทั้ง ๔ คือ กาย เวทนา จิต ธรรมนี้ จะต้านกำจัดเลียซึ่งความเศร้าไศก อันนี้เกิดขึ้นเพราะการประพฤติปฏิบัติ เจริญวิปัสสนาในแนวสติปัฏฐาน ต้านทานอารมณ์นั้นไม่อยู่ เหมือนทำนบที่สร้างแล้วไม่แข็งแรง ต่อเมื่อ สติปัฏฐานแล้ว เวลาเมื่ออารมณ์ไม่ดีมาถึงแล้ว เราก็จะกำจัดหรือ เราฝึกฝนจิตด้วยวิปัสสนาแล้ว ก็เหมือนทำนบที่สร้างอย่างแข็งแรง ต่อสู้กับอารมณ์ต่างๆ ถ้าไม่ฝึกผนอบรมจิตด้วยวิปัสสนา ตามแนว ทำนบกั้นอารมณ์โศกเศร้า เราต้องสร้างทำนบ ด้วยการฝึกฝนอบรม เพราะฉะนั้นเราควรปฏิบัติจิปัสสนาตามแนวสติปัฏฐานทั้ง ๔ เพื่อเป็น การปฏิบัติแล้ว เราจะต้านทานไม่อยู่ ความเศร้าไศกก็จะครอบงำได้ บิดามารดาพลัดพรากจากบุตรธิดา หรือญาติอันเป็นที่รัก ถ้าหากไม่มี ทางใจก็เกิดขึ้น เธอได้รับความลดชื่นเบิกบานกลับไป อันนี้เป็นความจริง ดังพุทธวจนะว่า ปิยโต ชายเต โสโก ความโศกช่อมเกิดจากผู้เป็นที่รัก ไม่มีลอง ถ้าคนใดมีความเศร้าโศกเสียใจเพราะพลัดพรากจากบิดามารดา เป็นพุทธวจนะ เป็นความสุขขั้นสุดยอดเยี่ยม เป็นความสุขชั้นที่หนึ่ง ตัดอาลัยคลายความเศร้าโศกลงได้ ความปิติ โสมนัส คือความสุข สติปัฏฐานทั้ง ๔ ณ วัดตโปทาราม (รำเปิง) เธอมีสมาธิดีมากสามารถ เดินทางมายังประเทศไทย มุ่งหน้าขึ้นเชียงใหม่ อาศัยวิปัสสนาตามแนว ถึงแก่ความตาย ภรรยาทราบข่าวก็เกิดความเศร้าไศกเสียใจมากจึง

ประการที่ ๓ คือกำจัดเลียซึ่งความทุกข์กายและทุกข์เจ ทุกข์กายนี้ เมื่ออาจารย์ไปประกาศพระศาสนายังประเทศสหรัฐอเมริกาได้พบ หมอวางยาลลบคนหนึ่งที่รัฐลอลแองเจริส แห่งลหรัฐอเมริกา เขาป่วย ด้วยโรคปวดศีรษะ ถึงกับร้องไห้โฮเพราะไม่สามารถจะทนต่อทุกขเวทนา อย่างแสนสาหัส ถึงกับเอาศีรษะชนกับฝาหรือผนังก็ไม่หาย จนใจไม่สามารถจะหาทางออกได้ พอเขาประกาศว่าอาจารย์จะไปเขาทราบข่าว

อันนีเป็น ประการที่ ๑ การประพฤติปฏิบัติวิปัสสนานี้ เราก็จะมีความสุข เมื่อเรามีความสุขกาย หรือป่วยด้วยเวทนาต่างๆ เราพึงกำจัดเลียด้วยการปฏิบัติธรรม คือ (จเราก็จะมีความสุขตัวย เพราะฉะนันการปฏิบัตินี้จึงมีความสำคัญ อาจารย์เคยคิดว่าธรรมเป็นโอสถได้อย่างไร ไม่ใช่สมุนไพรลักหน่อย เพราะฉะนั้นถ้าเราป่วยด้วยโรคอะไรก็ต่าม จะปวดศีรษะ ปวดท้อง ธรรมานุภาเวน หรือ สกุกตฺวา พุทธรตน์ โอสถ์ อุตฺตม์ วร์ เมื่อก่อน ไม่ใช่ว่ายานี้จะใช้สมุนไพร ธรรมก็เป็นสมุนไพร อันประเสริฐด้วย เป็นเพียงแต่วาจาหรือคำพูดเท่านั้น เพียงแต่ธรรมนั้นเอามาเป็นอารมณ์ เพราะฉะนั้นทุกข์กายกับทุกซ์ใจ มันเป็นสัจจธรรม พระพุทธองค์เรียกว่า ของเขารู้ลึกว่าเขามีความลุขมากที่พ้น จากทุกขเวทนาอย่างแลนสาหัส รักษาพยาบาล เขาก็มีความพอใจ เต็มใจ อาจารย์สังเกตดูกิริยาอาการ อาจารย์จึงบอกไปว่าวัดนี้เมื่อภิกษุสามเณรผู้สังกัดอยู่อาพาธขอไห้มาช่วย กับอาจารย์ว่า จะให้กระผมมีส่วน ช่วยพระพุทธศาสนาได้โดยวิธีโดบ้าง ของทุกขเวหนา ของเขาให้ฟังโดยตลอดและวิธีโดบ้างที่จะช่วยเขา ทั้ง ๔ ครั้นทุกขเวทนา อันเกิดจากการปวดศีรษะเกิดขึ้นจึงให้กำหนด เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานเวทนานั้นก็ดับไป ก่อนกลับไปจึงได้ปวารณา ให้หายเป็นปกติอาจารย์จึงให้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน เป็นแพทย์ผู้เชียวชาญในการวางยาสลบ (วิสัญญีแพทย์) แล้วเล่าอาการ ก็ดีใจ ครั้นอาจารย์ไปถึงเขาก็รับไปพบแล้วเรียนให้ทราบว่า ตัวเขาเอง

ประการที่ ๔ คือ การเข้าถึงความจริงของชีวิตว่า ชีวิตนี้มี ความจริงแค่ไหน เมื่อปฏิบัติแล้วได้บรรลุมรรคผล เพราะว่าในตัวของเรานี้ มีรูปกับนาม เท่านั้น รูปกับนามนี้ก็คลุกเคล้าไปด้วยพระไตรลักษณ์ คือ อนิจุจ๋ ทุกฺช๋ อนตฺตา น้อยู่คู่กันไปควบคู่กันไป แล้วจะรู้ว่าเรานี้คือใคร ใหวิสุทธิมรรค ท่านกล่าวว่าเหมือนกับอุบาลกคนหนึ่งมีควายอยู่ ๒ ตัว ตามความเป็นจริงอย่างนี้ เป็นทุกซ์ รูปนามนี้ไม่ใช่ของเรา ฮันนี้เป็น อนิจุจ๋ ทุกซ์ อนตฺตา จะรู้ คือ เป็นอนิจจัง เป็นชองไม่เที่ยง รูปนามเป็นของไม่เที่ยง รูปนามนี้ ทั้งนั้นเป็นของสมมติ เมื่อของสมมติเช่นนี้แล้ว คือมือยู่ในลักษณะ ๓ อย่าง ความจริง นักปฏิบัติทุกคนต้องรู้ความจริงว่าเราคือใคร มีแต่รูป แต่นาม พระไตรลักษณ์คือ รูปนามนี้ก็ตกอยู่ในความไม่แม่นอน ตกอยู่ในความ ขึ้นมา คุณหญิง คุณนาย สามเณร พระภิกษุนั้นภิกษุนี้ พระครู เจ้าคุณ ไม่ใช่ตัวไม่ใช่ตน ตกอยู่ในพระไตรลักษณ์อยู่เป็นอย่างนี้และเรารู้จาก แล้วก็ไม่มีอะไร มีแต่รูปกับนามเท่านั้น เมื่อเป็นและมีตัว คลุกเคล้าอยู่ด้วย อะไรเหล่านี้ ความจริงเป็นสมมติทั้งนั้น แล้วมาพิจารณาตามความเป็นจริง ที่แท้มันเป็นควายของคนอื่น ข้อนี้ฉันใด นักปฏิบัติก็ฉันนั้น เมื่อก่อนเรา ตนเองจึงจูงควายทั้ง ๒ ตัวมาผูกไว้ในคอกนั้นอีก พอรุ่งเช้าจึงลุกขึ้น ตนเองออกตามหาอยู่นั้นทุกประการ เขาดีใจมากนี้กว่าเป็นควายของ จึงออกไปตามหาพอดีไปเห็นควาย ๒ ตัว ซึ่งมีลักษณะรูปร่างเหมือนควาย เข้าใจว่า มีเรา มีเขา ว่าสัตว์ ว่าบุคคล ว่าของกู ของมึง เราเขาสมมติ และออกมาดูควายอีกครั้งถึงกับอุหานออกมาว่า โอ! ไม่ใช่ควายของเรา เหลือแต่ความว่างเปล่า และรู้ได้ด้วยว่าควายได้หนืออกไปเองทั้ง ๒ ตัว คอกไป พอเขาตีนขึ้นออกมาดูควายปรากฏว่าควายได้หายไปเลียแล้ว คืนหนึ่งขณะที่เขากำลังหลับอย่างสบายเจ้าควายสองตัวได้หนืออกจาก

เมื่อเรารู้จักความจริงอย่างนี้แล้วเราก็มีการปฏิบัติเพื่อให้มรรคผล สูงขึ้นไป เราต้องมีการปฏิบัติที่ต่อเนื่องกันไป ในขณะเดียวกันก็มีการ ทวนญาณอย่างสม่าเสมอ เพื่อตัดสักภายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีสัพพตปรามาส ตลอดถึง รูปราคะ อรูปราคะ มานะ อุทท้จจะกุกกุจจะ อวิชชา ขึ้นไป แล้วก็จะถึงชิ่งจุดจบของชีวิต คือตัวมิพพาน (ความดับทุกซ์) เพราะฉะนั้น พระภิกษุสามเณรและอุบาสกอุบาสิกาที่ให้ทาน รักษาศีล ภาวนา ก็เพื่อ จะให้เข้าถึงจุดนี้คือ มรรค ผล นิพพาน

ก็จะเป็นที่สุดแห่งทุกข์ มีความสบายฉันได การถึงพระนิพพาน ก็ฉันนั้น ไม่มีกิเลสแล้วมันจะไปไหน กิเลส ตัณหามันก็หลุดไปจากจิตหมด ภพ ชาติ ขาธนู หรือตัวธนูนั้นแหละเป็นตัวตัณหา ลูกศรได้แก่ตัวจิต เมื่อจิตที มันหย่อนยาน เมื่อยิงลูกศรหรือลูกธนูมันก็ไปไม่ไกล มันก็ตกไกล้ๆ ยิงไปไกล ถ้าสายธนูหรือหน้าไม้ ซึ่งพวกเราเรียกว่าหน้าไม้ ถ้าหน้าไม้ ขาธนูที่ยิ่งลูกศร ยิ่งลูกธนูหรือว่าลูกศร เมื่อสายธนูตึงลูกศรนั้นก็ตกไกล ยกมาให้พังช้าๆ ชากๆ ก็เพื่อให้มีความเช้าใจในหลักธรรมข้อนี้ เหมือน ก็เพราะกิเลส ตัณหานี้แหละที่ทำให้เราท่านต้องเกิดทุกซ์ ดังอุปนาทีเคย อยู่รำไป ต้องตามเสวยทุกข์จนนับชาติไม่ถ้วน ก็อะไรเล่าที่ทำให้เกิดทุกข์ สัตว์ทั้งหลายยังไม่ถึงนิพพานแล้ว ก็ยังต้องเวียนว่ายตายเกิด อีกประการหนึ่ง ผู้ใดดับนิพพาน คำว่า นิพพาน นั้น เชื่อว่าถ้าหากว่า นิพพานก็คือ ความดับกิเลสอันนี้ประการหนึ่ง ขันธ์ยังเหลืออยู่แต่กิเลส ในผลอันนั้นทันทีดังนี้ เพราะฉะนั้นการที่ถึงจุดนั้นก็คือพระนิพพาน สมฺปาปุณาติ หลุสน์ อุบฺปนฺนนฺติ ผู้จะเข้าหรือไม่เข้าก็ตาม ชื่อว่าตั้งอยู่ ไม่มีอันนี้อีกประการหนึ่ง ประเภทดับทั้งขันธ์ดับทั้งกิเลสอันนี้ จึงไม่มีการลบเลือนในปัญจปกรณ์ว่า ผลปตฺติกาลโต ปฏฺฐาย พุทธิ ไม่เข้าสมาบัติก็ตามก็ชื่อว่าตั้งอยู่ในผลนั้น ดังนั้นผลแห่งการเข้าสมาบัติ สิงบระงับหายไป ถึงแม้ว่า จะมีเบญจขันธ์เหลืออยู่ จะเข้าสมาบัติหรือ การจะเข้าหรือออกสมาบัตินั้น กิเลสก็จะไม่เกิดขึ้น กิเลสย่อมดับไป ไปช้วขณะ เป็นวิธีล้างกิเลส (การคับที่กิเลส) คำว่า การคับกิเลสนั้นคือ รูปนามมาเป็นอารมณ์ สำหรับนิพพาน คือ การดับนั้นหมายเอาการละกิเลส ส่วนพลสมาบัติ เป็นอารมณ์ของวิปัสสนา อารมณ์ของวิปัสสนาคือเอา นิรุตติสมาบัติ และพลสมาบัติ นิรุตติสมาบัติคือเอาเป็นอารมณ์ของสมกะ พลสมาบัติ อย่างหนึ่ง การคับกิเลสอย่างหนึ่ง การคับพลสมาบัติมี ๒ คือ การดับทุกข์นี้คือดับอะไร คำว่า ดับมี ๒ อย่างคือ การดับ E F

จุดจบของชีวิตแห่งสัตว์ทั้งหลายก็อยู่ที่นิพพานนี้แหละเพราะฉะนั้น ทิศทาง หรือจุดหมายปลายทางของชีวิตนั้นขอให้รู้เลียว่า เรากำลังเดิน ไปสู่จุดอันนั้น ด้วยการปฏิบัติในสติปฏฐานทั้ง ๔ นั่นเอง พระพุทธองค์มี พระพุทธประสงค์อยู่ ๕ ประการดังกล่าวแล้ว

เป้าหมายทั้ง ๕ประการนี้ กรรมวิธีที่จะเข้าถึงด้วยอย่างใด จะเข้าถึง อย่างใดก็ด้วยอาศัยการเจริญสติปัฏฐานทั้ง ๔ คือ กายานุปัสลนา ๑ เวทนานุปัสสนา ๑ จิตตานุปัสสนา ๑ ธัมมานุปัสสนา ๑

ลำหรับเวทนานุปัสสนานั้นได้แก่ ปวด เจ็บ เมื่อย ปวดนั้นได้แก่ ทุกขเวทนา สบายนั้นคือ สุขเวทนา เฉยๆ เป็นอุเบกชาเวทนา ก็กำหนด ไปตามที่มันเกิดชื้น ถ้าปวดก็ ปวดหนอ ปวดหนอ สบาย ก็สบายหนอ สบายหนอ เฉยก็ เฉยหนอ เฉยหนอ เพียงแต่ว่าเป็นเวทนาเท่านั้น

> อันนีเป็นจิตตานุปัสสนา สว่างได้เหมือนพระจันทร์ที่พ้นแล้วจากเมฆ พระองคุลีมาลได้บรรลุ พระอรหันต์แล้ว กำหนดเฉพาะปัจจุบัน เพราะฉะนันท่านทั้งหลายที กำหนดจิต คิดหนอ คิดหนอ คิดดีก็ตาม คิดไม่ดีก็ตาม คิดหนอ ที่ประมาทแล้วภายหลัง ไม่ประมาทได้ชื่อว่า ยังตนและโลกนีให้ พระพุทธเจ้าให้หยุด พระพุทธองค์ตรัสบอกว่า เราหยุดแล้วท่านยังไม่หยุด โฮ้! นึกถึงอย่างนั้ลกิดจิตขององคุลีมาล ให้สติองคุลีมาลว่าตัวบุคคล พระองค์เสด็จสกัด องคุสีมาล องคุสีมาลไล่พระพุทธเจ้าไม่ทันตะโกนบอก ถึงพันนิ้ว เห็นแม่มาแต่ไกลไล่แม่เพื่อจะฆ่า พระพุทธเจ้าอยู่วัดพระเชตวัน มาร้อยเป็นพวงมาลัยแขวนที่คอดั้ง ๙๙๙ นิ้ว ยังเหลืออีกนิ้วเดียวจะ ยังได้เป็นพระอรหันต์ ฆ่าคน ๙๙๙ คน และตัดเอานิ้วมือคนที่ตนฆ่า เห็นว่าองคุลีมาลจะต้องฆ่าแม่ ถ้าเราไม่ไปและนอกจากเราไม่มีใคร ก็แล้วไป พระพุทธองค์ทรงตรัสแก่ องคุลีมาลว่า องคุลีมาลเป็นมหาไจร อดีต อนาคต เอาปัจจุบัน อธิษฐานว่าอดีตอย่าไปคิดถึง อนาคตอย่าไป คิดถึง เอาแต่ปัจจุบันอย่างเดียว คิดแต่ปัจจุบันอย่างเดียว อดีตแล้ว จึงทำไป เมื่อปฏิบัติก็เกิดความฟุ้งช่าน ขอให้นักปฏิบัติอย่ามีความฟุ้งช่าน พระพุทธองค์ตรัสว่า อดีตให้เป็นอดีต อนาคตให้เป็นอนาคต จะไม่คิดถึง อวิชาห่อหุ้มและมีตัณหาเกาะเกี่ยวอยู่ด้วย มันไม่รู้ตามความเป็นจริง ในการที่คิดฟัง ล่วงเกิน ในการที่เราได้กระทำมาแล้ว ได้ปฏิบัติ ได้ทำมา เราไม่รู้ เราไม่เอา ความผิดของเราไปทำที่ผิดๆ มาคิด สิ่งที่ไม่ควรเพราะว่า จิตนั้น ได้แก่ ความคิดตีหรือไม่ดี นักปฏิบัติมักจะมีความฟุ๋งซ่าน

สำหรับธรรมมานุปัสสนานั้นได้แก่ขันธ์ ๕ และนิวรณ์ ๕ ขันธ์ ๕ นั้น ไม่มีปัญหา คือขันธ์ ๕ นั้น รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ขันธ์ ๕ รวมแล้วก็ได้รูปกับนาม รูปก็เป็นรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ เป็นนาม รวมแล้วขันธ์ ๕ ก็มีอยู่กับรูป นาม เรากำหนด พองหนอ ยุบหนองเป็นรูป ยุบเป็นรูปตัวที่เข้าไปรู้เป็นนามได้แก่รูปนามนั้นเอง และสุการ์บันนามได้แก่รูปนามนั้นเอง และสุการ์บันนามได้แก่รูปนามนั้นเอง และสุการ์บันนาม ก็มีรูปทากกุญหรา ทุกขทั้งหลายรามอยู่ที่ขันธ์ ๔ คือ กำหมดรมอยู่ที่ขันธ์ สุการ์บัน ก็มีรูปนาม อันมีรูปนามขันธ์ ๔ ไม่มีปัญหาอะไร แต่นิวรณ์ ๕ อันสัตว์ทั้งหลาย ทุกขึ้นโลกนี้ มีทุกประเทศ มีทุกคน ทุกคณะและมีด้วย ทุกวัย ไม่ว่าชาติไหนก็มี ๕ อย่างดือมีขอบ ไม่ขอบ มีงาง มีพุ้ง ลงลัย มีการะบันมี แม้กรีมเหมือนกัน มีการะบันนาม ก็มีรูปนาม อันมีรูปนามขันธ์ ๔ ไม่มีปัญหาอะไร แต่นิวรณ์ ๕ อันสัตว์ทั้งกลาย ทุกขึ้นโนโลกนี้ มีทุกประเทศ มีทุกคน ทุกกินะและมีด้วย ทุกสิ่ง ทุกสิ่งที่มี แม้การใด แต่นาวหนือแก้มี กุกสิ่ง ทุกสิ่งที่มี แม้การใด แต่นาวหนือแก้ม การะพุทธองค์ว่า เป็นนิวรณ์ ถ้ามี ๕ อย่างนี้ คนนั้นจะไม่สำเร็จอะไร ถ้าขอบก็ขอบทนอ ทุ้งก็พ่วกนาย สงลัยหนอ จนกว่าจะสงบ ทุ้งก็พุ้งก็พ่อที่ได้และ ไม่ของลัยหนอ สงลัยหนอ จนกว่าจะสงบ ทุ้งก็พึงกัน ลักรับ ลักรูปนามสัมเล่น และสมาราจะสงบ ทุ้งก็พุ้งกัน ลักรูปนามนักมีก็สงลัยหนอ สงลัยหนอ จนกว่าจะสงบ

คุณธรรมทั้งหลาย ปีติ สมาธิธรรมก็จะบังเกิดขึ้น แล้วก็มีอารมณ์ นีมิตผุดขึ้นมา เป็นแลง เป็นสี เป็นต้นไม้ เป็นภูเขา ให้กำหนดแล้ว ญาณทั้งหลายก็จะเกิดขึ้นโดยลำดับ อันนี้ซึ่งท่านทั้งหลายก็กำลังมี การประพฤติปฏิบัติอยู่ ทั้งกรรมวิธีที่จะเข้าถึงในเป้าหมายทั้ง ๔ ประการนี้เมื่อปฏิบัติอย่างนี้อยู่ตลอดลำดับไปแล้วความบริลุทธิ์ทางกิเลล ก็จะหมดไป น้อยไป เบาไป บางไป แล้วความเตราไม่เคร้าหมองจะมีความผ่องใสตลอดชีวิต ความทุกข์กาย ทุกข์ใจ ซึ่งความเป็นโรคอยู่ก็จะหายไป ก็จะหลับสบาย แล้วจะเข้าถึงเป้าหมาย ทั้ง ๕ ประการคือ ลติปัฏฐานทั้ง ๔ คือวิปัสสนา สติปัฏฐานทั้ง ๔ นี้ เป็นกรรมวิธีที่จะเข้าสู่เป้าหมาย เมื่อเราเข้าสู่เป้าหมายแล้ว จะถึงก็ตี เป็นกรรมวิธีที่จะเข้าสู่เป้าหมาย เมื่อเราเข้าสู่เป้าหมายแล้ว จะถึงก็ตี

ในชาตินี้ หรือไม่ถึงก็ดีแต่เราก็มีความอุ่นใจอยู่ ๔ ประการคือ ๑. เราจะมีสติเวลาเมื่อตาย

๒. สุคติเวลาเมื่อตายแล้วก็ไปสู่สุคติโลกสวรรค์อย่างแน่นอน อบายไม่ได้ไป

ถ. จะมีอุปนิสัย เชื่อในภพ ในชาติต่อไป

๔. จะมีผล ๒ อย่างคือ อนาคามีและพระอรทันต์ในปัจจุบันชาตินี้
ทั้ง ๔ ประการนี้เป็นคุณธรรม เป็นสิ่งที่อุ่นใจสำหรับผู้ฟังและ
ผู้ปฏิบัติทั้งหลายที่ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน เพราะฉะนั้นได้กล่าวถึง
ประวัติความเป็นมาในสติปฏิรานทั้ง ๔ และพุทธประสงค์ของพระพุทธองค์
ซึ่งตรัสในสติปฏิฐานทั้ง ๔ นี้ ทั้ง ๕ ประการและกรรมวิธีที่จะเข้าถึง
เป้าหมายทั้ง ๕ ประการนั้นและความอบอุ่นใจทั้ง ๔ ประการก็ได้แสดง
แก่ท่านนักปฏิบัติโยคี ผู้บำเพ็ญบุญทั้งหลายแล้ว ขอให้จดจำเอาไว้และ
ปฏิบัติต่อไปด้วยความเป็มแข็ง เพื่อพ้นทุกซ์ของเรา อาตมาได้ชี้แจง
แสดงพระพุทธเทศนามาก็เห็นว่าพอสมควรแก่เวลา จึงขอสมมติยุติ
ไว้แต่เพียงแค่นี้ที่สุดแห่งการแสดง พระธรรมเทศนานี้ ขออานุภาพแห่ง
ธรรมเทศนาในบุญกุลลที่ท่านทั้งหลายได้ตั้งใจทำด้วยความสงบ ขอจง
เป็นภาวนาปัจจัย ขอให้ได้มรรคนล นิพพานโดยเวลาอันเร็ววันด้วยกัน
ทุกท่านทุกคนเทอญ เอว์ ก็มีด้วยประการฉะนี้

# หลักการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน

นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมาสัมพุทธัสสะ

ผู้แสวงหาความพ้นทุกข์ทั้งหลาย สัมพุทธเจ้า พระองค์นั้น ขอความสุขสวัสดี จงมีแต่ท่านลาธุชนพุทธบริษัท ขอความนอบน้อมของข้าพเจ้า จงมีแต่องค์สมเด็จพระสัมมา

ปัญญาบารมี เพื่อที่จะได้น้อมนำไปประพฤติปฏิบัติ พาตนให้พ้นทุกข์ตามสมควรแก่ พ้นจากวัฏฏสงสารอันมีพระนิพพานเป็นที่สุด ขอท่านทั้งหลายจงตั้งใจฟัง สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เพราะเป็นคำสอนที่ร้อขนสัตว์โลกให้ กรรมฐาน ในแนวสติปัฏฐาน ๔ อันเป็นคำสอนที่สูงสุด ขององค์ ณ บัดนี้ อาตมาภาพจะได้บรรยาย ถึงหลักการปฏิบัติวิปัสสนา

มนุษย์ปฏิบัติ เพื่อสร้างความสันติสุขให้แก่โลกโดยให้มนุษย์ทำแต่ความตี ของลัทธิ และศาสนาต่างๆ พยายามคิดค้นและวางหลักไว้ สำหรับให้ และให้ละความชั่ว เหล่านี้ ธรรมชาติมิได้ก่อขึ้นเลย แต่มนุษย์นันเองเป็นผู้ก่อ บรรดาศาสดา ตลอดจนการรบราฆ่าฟันกัน ยังคงมีอยู่ในหมู่มนุษย์ทั่วไป ความชั่วทั้งหลาย การทรยศ หักหลัง การเอาเปรียบ การคดโกงกัน การทะเลาะวิวาท ซึ่งมีอยู่ แต่ตั้งเติมไม่พ้นการดูถูกดูหมิ่น การอิจฉาริษยา การเบียดเบียนกัน โลกเราทุกวันนี้ ยังมีความเร่าร้อน วุ่นวายสับสน ยังหนีสิ่งชั่ว

ละความชั่วแล้วพระองค์ก็ยังทรงสอนให้มนุษย์ชำระจิตให้บริสุทธิ์อีกด้วย กระทำเช่นนั้นเหมือนกัน แต่นอกจากจะทรงสอนให้มนุษย์ทำแต่ความตี ดังปรากฏในคำสอนของพระองค์ที่เรียกว่า "โอ**วาทปาติโมกซ์"** คือ สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ผู้เป็นศาสดาของพุทธศาสนา ก็ทรง

สพุพปาปสุส อกรณ์

การไม่ทำบาปทั้งปวง

กุสลสสูปสมุปทา

การทำกุศลไห้ถึงพร้อม

สจีตุตปริโยทปน์

การทำจิตให้ผ่องแผ้ว

คือกิเลสได้หมดไปเสียแล้ว ก็จะไม่ทำความชั่ว จะทำ แต่ความดี เพราะมูลเหตุที่จะให้ทำความชั่ว ช้าระจิตให้บริสุทธิ์ ปราศจากกิเลสเสียก่อนเมื่อจิตบริสุทธิ์แล้ว มนุษย์ การที่จะไม่ให้มนุษย์ทำความชั่วได้อย่างแท้จริงนั้น ก็ต้องให้มนุษย์ ในโลก มีแต่เฉพาะในพระพุทธศาสนาเท่านั้น เพราะพระอบค์ทรบเห็นว่า วิธีซ้าระจิตให้บริสุทธิ์ผ่องแผ้วนี้ ไม่มีในคำลอนของศาสนาใดๆ

ความโลภ โกรธ หลง นี้เองทีผลักดันให้มนุษย์ ประกอบกรรมทำชั่ว ะเบระกาน ไม่บริลุทธิ์ ช่อมเกรอะกรังด้วยกิเลสคือความโลภ โกรธ หลง และก็เพราะ ตามหลักของพระพุทธศาสนา จิตของมนุษย์ทุกคนโดยธรรมชาติ

# สมถกรรมฐาน-วิปัสสนากรรมฐาน

ได้ทรงวางไว้เรียกว่า "กรรมฐาน" กรรมฐานในพระพุทธศาสนามีสองอย่าง มีวิธีปฏิบัติผิดแผกแตกต่างกันและมีผลต่างกันมากคือ คือ สมถารรมฐานและวิบัสสนากรรมฐาน กรรมฐานทั้งสองอย่างนี้ การชำระจิตให้บริสุทธิ์ตามวิธีปฏิบัติที่สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า

อันมีพรหมภูมิเป็นที่สุด **สมถกรรมฐาน ม**ุ่งเอาความสงบที่เป็นโลกียะ คือความสงบในโลก

ความสงบ ที่พ้นจากโลก อันมีพระนิพพานเป็นที่สุด แต่วิปัส**สนากรรมฐาน** มุ่งเอาความสงบทีเป็นโลกุตตระ คือ

เรียกกันว่าเป็นนั้น เป็นนี้ เป็นอารมณ์ เช่น กลิน ๔๐ เป็นต้น สมถกรรมฐาน เพ่งบัญญัติเป็นอารมณ์ คือเพ่งเอาสิ่งที่โลกสมมุติ

**แต่วิปัสสนากรรมฐาน** เพ่งปรมัตธรรม คือรูปนาม หรือชันธ์ ๕ ซึ่งเป็นสิ่งจริงแท้เป็นอารมณ์

สมถกรรมฐาน ต้องเลือกจริตเช่น ราคะจริตควรเจริญอลุภะ โทสะจริตควรเจริญเมตตา โมหะจริตควรเจริญอานาปานสติ ศรัทธาจริต ควรเจริญพุทธานุสติ เหล่านี้เป็นต้น

แต่วิปัสสนากรรมฐาน ได้ทุกจริต

**สมถกรรมฐาน ทำให้**จิตบริสุทธิ์ช้วครั้งชั่วคราว แต่การปฏิบัติ วิปัสสนากรรมฐาน สามารถทำให้จิตบริสุทธิ์ไปซ้ากาลอวสาน

สมถกรรมฐาน ไม่อาจทำให้ผู้ปฏิบัติ บรรลุ มรรค ผล นิพพานได้ แต่สามารถทำให้บรรลุโลกิยอภิญญาได้เช่น มีอิทธิวิธี แสดงฤทธิ์ได้ เหาะเห็น เดินอากาศ เดินน้ำ ดำดิน ล่องหนหายตัว ย่นระยะทาง ทิพยโลตมีหูทิพย์ จุดูปปาตญาณมีตาทิพย์ เจโตปริยญาณรู้ใจคนอื่นได้ ปุพเพนิวาลานุสสติญาณระลึกชาติได้ เหล่านี้เป็นต้น

แต**่วิปัสสนากรรมฐาน** ไม่อาจทำให้ผู้ปฏิบัติบรรจุโลกิยอภิญญาได้ แต่สามารถทำให้ผู้ปฏิบัติบรรลุมรรค ผล นิพพานได้

อย่างไรก็ตาม เพื่อที่จะให้บรรลุมรรค ผล นิพพาน ซึ่งเป็นจุดหมาย ปลายทาง อันสูงสุดของพระพุทธศาสนานั้น ผู้ปฏิบัติจะปฏิบัติสมถกรรมฐาน กรรมฐาน โดยไม่ปฏิบัติสมถกรรมฐานเลยก็ได้หรือจะปฏิบัติสมถกรรมฐาน เพื่อมุ่งเอาฌาน แล้วปฏิบัติสมถกรรมฐานเพื่อหรือนาก ปฏิบัติต่อเนื่องกันไปจนบรรลุมรรค ผล นิพพาน ก็ได้ แต่ถ้า จะปฏิบัติเฉพาะสมถกรรมฐาน เพื่อบรรลุ มรรค ผล นิพพาน นั้น ย่อมไม่มีทางสำเร็จได้เลย เช่น อาหารดาบสและ อุททกดาบล เป็นต้น สำหรับสมถกรรมฐาน จะยังไม่ขอกล่าวไว้ในที่นี้ จะกล่าวถึงแต่เฉพาะ ริปัสสนากรรมฐานเท่านั้น

หลักการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานที่สมบูรณ์ที่สุด ที่ปรากฏอยู่ใน คัมภีร์มหาสติปัฏฐานสูตร คือการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ในแนว สติปัฏฐาน ๔ นี้ พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสว่า เป็นหนทางเดียวที่ทำจิต ให้บริลุทธิ์หมดจด ทำให้พ้นทุกข์ และบรรลุมรรค ผล นิพพาน ซึ่งหมายความว่าหนทางที่จะทำให้จิตบริลุทธิ์ทำให้ถึงที่สุดแห่งทุกข์ ทำให้บรรลุถึงนิพพานนั้น ไม่มีทางอื่นอีกเลยนอกจากการปฏิบัติตาม "สติปัฏฐาน ๔" นี้เท่านั้น

## สติปฏฐาน ๔

สติปัฏฐาน ๔ แปลตามศัพท์ว่า ธรรมอันเป็นที่ตั้งแห่งสติ ๔ อย่าง ในทางปฏิบัติสติปัฏฐาน ๔ คือการใช้สติพิจารณากำหนดรู้อยู่ทุกขณะ ถึงอาการที่ปรากฏทางกาย เวทนา จิต และธรรม หรือทางเบ็ญจซันธ์ แบ่งออกได้เป็น ๔ ประเภทคือ

- กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน ได้แก่ การใช้สติกำหนดรู้อาการที่ ปรากฏ ทางกายหรือรูปขันธ์ เช่น การเดินจงกรม ขวาย่างหนอ ซ้าย ย่างหนอ และการกำหนดลมหายใจเข้าออก รู้อาการพองยุบของท้อง เช่น พองหนอ ยุบหนอ
- ๒. เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน ได้แก่ การใช้สติกำหนดรู้อาการที่ ปรากฏ ทางเวทนาหรือเวทนาชันธ์ เช่น การกำหนดรู้ในเมื่อสุขหรือทุกข์ ที่เกิดขึ้นว่า กำลังสุขอช่างไร ทุกข้อช่างไร หรือไม่สุขไม่ทุกข์หรือเลชๆ ก็รู้ชัดแก่ใจ
- จัดตานุปัสสนาสติปัฏฐาน ได้แก่ การใช้สติกำหนดรู้อาการที่ ปรากฏ ทางจิต หรือ วิญญาณชันธ์เช่น การกำหนดรู้ว่าจิตมีอารมณ์ อย่างไร จิตมีราคะ โทสะ โมหะ ความหดหู่ ฟุ้งซ่าน สงบหรือไม่สงบ ก็รู้ว่าจิตมีอารมณ์อย่างนั้นๆ

๔. ธรรมานุปัสสนาสติปัฏฐาน ได้แก่ การใช้สติกำหนดรู้อาการที่ ปรากฏ ทางธรรมคือ สัญญาขันธ์และสังขารขันธ์ สัญญาขันธ์คือ ความจำได้ หมายรู้ สังขารขันธ์คือ ความนึกคิด เมื่อเราคิดอะไรอยู่ก็ต้อง กำหนดรู้ว่า คิดอะไรอยู่ หรือเมื่อเกิดความพอใจ ไม่พอใจ ง่วง ฟุ้ง สงสัย ซึ่งเรียกว่านิวรณ์ ก็ต้องกำหนดรู้ในอารมณ์นั้นๆ

จะต้องเจริญวิปัสสนากรรมฐาน จึงจะบรรลุ มรรค ผล นิพพานได้ ดังพระบาลีรับรองข้อความตอนนี้ว่า รำพัน เพื่อดับทุกข์ดับโทมนัส เพื่อบรรลุ มรรค ผล นิพหาน ดังนั้ แม้พระพุทธเจ้าและสาวกทั้งหลาย ทั้งในอดีตกาล และอนาคตกาลก็ดี หมดจดของสัตว์ทั้งหลาย เพื่อก้าวล่วงความเศร้าโศกเลียใจ ความร่ำไร สติปฏ**ฐานาติ** ความว่า "*ลูกร ท่านผู้เห็นกัยในวัฏฏสงสารทั้งหลาย ทาง* พระองคือยู่เนื่องนิตย์ นับแต่ตรัสรู้จนกระทั่งเสด็จดับชันธ์ปรินิพพาน คือสติปัฏฐาน ๔ นี้ เป็นทางสายเดียวที่เป็นไปพร้อมเพื่อความบริสุทธิ์ ว่า เอกายใน อยํ ภิกฺชเว มคฺโค สตฺตานํ วิสุทฺธิยา ฯเปฯ ยทิทํ จตฺตาโร ยิ่งกว่านั้นพระองค์ยังทรงรับรองไว้อย่างชัดแจ้ง ในมหาสติปัฏฐานสูตร สัมพุทธเจ้า โดยแท้พระอบค์ได้ทรงพร่ำสอนสติปัฏฐาน แก่สาวกของ วินาทีเตียว สติปัฏฐานนี้เป็นหัวใจแห่งคำสอนของสมเด็จพระสัมมา-อะไรอยู่ หรือเรากำลังมีความรู้สึกนึกคิดอะไรอยู่ ทั้งนี้พิจารณากันเฉพาะ ใช้สติพิจารณากำหนดรู้อยู่ทุกขณะว่า ในขณะหนึ่งๆ นั้น เรากำลังทำ ในปัจจุบันเท่านั้น ไม่พิจารณาย้อนไปถึง อดีต และอนาคต แม้สัก ถ้าจะกล่าวโดยสรุปแล้ว สติปัฏฐานนั้นมีใช่อะไรอื่น นอกจากการ

เยเนว ยนุติ นิพฺพานํ พุทฺธา เตสญจ สาวกา เอกายเนน มคฺเคน สติปฏุฐานสญญินา

ความว่า "พระพุทธเจ้าและเหล่าสาวก ย่อมไปสู่พระนิพพาน ด้วยทางสายเดียวคือสติปัฏฐาน ๔ ดังนี้" ที่พระองค์ทรงตรัสว่า

เป็นเอกายนมรรค คือ เป็นทางสายเอกก็เพราะว่า

- ๑. พระพุทธเจ้าพระอบค์เดียวที่ทรงค้นพบ
- ๒. มีอยู่ในพระพุทธศาสนานีแห่งเดียว
- ถ. เป็นการไปคนเดียว คือ ต้องไปด้วยตนเอง จะให้ใครไปแทน ไม่ได้
- ๔. เป็นทางสายเดียว ไม่ใช่ทางสองแพร่ง
- เป็นการไปสู่จุดหมายบลายทางแห่งเดียว คือ พระนิพพาน

#### **ก**เริ-ดอพ

ครั้งหนึ่งเมื่อสมเด็จพระผู้มีพระภาคเจ้า ทรงประทับอยู่ที่ นครสาวัตถี มีเทพบุตรตนหนึ่งมีความสงสัยข้องใจในปัญญาธรรม จึงเข้าไปเฝ้าพระพุทธเจ้า แล้วทูลถามว่า

อนุโตชฏา พพิชฏา ชฏาย ชฏิตา ปชา ติ ติ โคตม ปุจุฉามิ โก อิม วิชฏเย ชฏิ ซึ่งแปลว่า- "ข้าแต่พระโคดมผู้เจริญ สัตว์โลกพากันยุ่งทั้งภายในและ ภายนอก ถูกความยุ่งเกี่ยวพันไว้แล้ว จะแก้ไขปัญหาความยุ่งเหยิงนี้ได้

พระพุทธอบค์ทรงตรัสเป็นภาษาบาลีว่า-

อย่างไรพระเจ้าซ้า"

ลีเล ปติฏฐาย นโร สปณุโญ จิตฺตํ ปณฺญญฺจ ภาวยํ อาตาปี นิปโก ภิกฺชุ โส อิมํ วิชฏฺเย ชฏํ

แปลเป็นใจความว่า "บุคคลใดตั้งอยู่ในศีล ทำสมาธิให้เกิด ยังวิปัสสนาปัญญาให้แจ้งบุคคลผู้นั้นก็จะสางความยุ่งเหยิงในโลกนี้ได้" คำว่ายุ่งเหยิง ก็คือ กิเลสมีโลภะ โทสะ โมหะ ที่มาวุ่นในจิตใจของเรา อยู่ตลอดเวลานั่นแหละ

การตั้งอยู่ในศีล การทำสมาธิให้เกิด การยังวิปัสสนาปัญญาให้แจ้ง ตามที่พระพุทธองค์ทรงตรัลไว้นั้น ในทางปฏิบัติจะทำอย่างไร ศีล สมาธิ บัญญา อยู่ที่ตรงไหน

ในการเดินทางจงกรมครั้งหนึ่ง หรือการกำหนดหองหนอ ยุบหนอ ครั้งหนึ่งนั้นคือ การปฏิบัติคีล สมาธิ ปัญญา

จิตทีคอยระมัดระวังใน การพอง การยุบ เป็นคีล

จิตที่แนบแน่นอยู่กับ การพอง การยุบ เป็นสมาธิ

ที่เข้าไปรู้ว่า พองหรือยุบ เป็นปัญญา ดังนั้น ศีล สมาธิ ปัญญา จึงมีอยู่ในขงค์แห่งการปฏิบัตินั้น มีความหมายต่างกับศีล ๕ ศีล ๘ ศีล ๑๐ ศีล ๒๒๗ ซึ่งเป็นโลกียศีล เป็นศีลที่ทำให้คนรู้จักผิดชอบชั่วดี บาบบุญคุณโทษ ประโยชน์มิใช่ ประโยชน์ แต่ศีลในทางปฏิบัตินั้นเป็นศีลในองค์มรรค เป็นศีลในข้น โลกุตตระ ที่จะพาไปสู่ มรรค ผล นิพหาน ดังคำสรุปศีลที่ว่า "สีเลน โพพุติงยนฺติ" ศีลพาไปสู่พระนิพพาน

ศิล สมาธิ ปัญญา เกิดขึ้นที่ใด มรรคมีองค์ ๘ ก็มีอยู่ในที่นั้น เพราะ รรคมีองค์ ๘ คือ

ส้มมาทีฏฐิ-สัมมาสังกับปะ เป็นตัวปัญญา ส้มมาวาจา-ส้มมากัมมันตะ-ส้มมาอาชีวะ เป็นตัวคีล ส้มมาวายามะ-ส้มมาสติ-ส้มมาสมาธิ เป็นตัวสมาธิ

เพราะฉะนั้น เมื่อเราได้ปฏิบัติ คีล สมาธิ ปัญญา ก็เท่ากับว่าได้ ปฏิบัติ มรรคมืองค์ ๘ แล้วโดยสมบูรณ์ นั่นคือ มรรคมืองค์ ๘ ก็มีอยู่ ในพองในยุบนั้นเอง

พระไตรลักษณ์มีอยู่ในพองในยุบได้อย่างไร

การที่เห็นและรู้ว่า อาการพองหรืออาการยุบ เกิดขึ้น คงอยู่ แล้วก็หายไป แล้วเกิดขึ้นใหม่ แล้วก็หายไปอีก สลับกันอยู่เช่นนี้ อาการ อย่างนี้เป็นอนิจจัง

> เมื่อกำหนดไปๆ เวทนาก็เกิดชั้น รู้สึกเจ็บปวดตรงนั้น ตรงนี้ อาการอย่างนี้เป็นทุกขัง

เมื่อกำหนดว่าพอง จะบังคับไม่ให้มันยูบก็ไม่ได้ เมื่อเวทนาเกิดขึ้น จะบังคับไม่ให้มันเกิดก็ไม่ได้อาการพองก็ดี ทุกขเวทนาก็ดี ไม่อาจบังคับ อะไรได้เลย อาการอย่างนี้เป็นอนัตตา

ดังนั้น ในขณะที่เราเอาสติมากำหนดที่ กาย เวทนา จิต และธรรม ตัวอนิจจังทุกขัง อนัตตา ก็มีอยู่ที่รูปนามนั้นเอง จะคลุกเคล้าอยู่กับรูปนาม ที่เรากำหนดอยู่ตลอดเวลา รูปนามเกิดขึ้นในที่ใดพระไตรลักษณ์ก็มีอยู่ ในที่นั้น อุปมาเหมือนเมื่อเห็นเสือก็ย่อมเห็นลายเลือฉะนั้น นั่นคือ พระไตรลักษณ์ ก็มีอยู่ในพองในยุบนั้นเอง

ตามหลักปริยัติ การเจริญกรรมฐานในแนวสติปัฏฐาน ๔ นี้ ต้องเอาขันธ์ ๕ มาเป็นอารมณ์ ขันธ์ ๕ คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ รูปก็คือรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ คือ นาม ฉะนั้น ขันธ์ ๕ เมื่อย่อลงแล้วก็คือรูปนาม พองเป็นรูปใช่ไหม ธุบก็เป็นรูปใช่ไหม จิตที่เข้าไปรู้ว่าพองหรือธุบเป็นนาม ดังนั้นการเอารูปนามมาเป็นอารมณ์ ก็คือการเอาชันธ์ ๕ มาเป็นอารมณ์มั่นเอง รูปนามมือยู่ที่ใด ขันธ์ ๕ ก็มี อยู่ที่นั้น

การนั้งกำหนด พองหนอ ยุบหนอ มีอยู่ในขันธ์ ๕ ได้อย่างไร

ท้องพอง ท้องยุบ
รู้สึกว่าสุข ทุกซ์ เลย ๆ เป็นรูปชันธ์
จำได้ว่า ท้องพอง ท้องยุบ เป็นสัญญาขันธ์
ท้องพองมาก พองน้อย เป็นสังขารขันธ์
ที่รู้ว่าพอง ว่ายุบ เป็นวิญญาณขันธ์

พองหนอ ยุบหนอ จึงมีอยู่ในชันธ์ ๔ ด้วยอาการอย่างนั้

การเดิน ชวาย่างหนอ ซ้ายย่างหนอ มีอยู่ในชันธ์ ๔ ได้อย่างไร เท้าชวาย่าง เท้าซ้ายย่าง

จำได้ว่าเท้าขวาย่าง เท้าซ้ายย่าง เป็นสัญญาชันธ์ รู้สึกว่า สุข ทุกข์ เฉย ๆ เป็นเวทนาขันธ์ ฐหญกเริ่นกู้เ

เริง อรูห บุรา

ช้ายย่างหนอ จึงมีอยู่ในชันธ์ ๕ ด้วยอาการอย่างนี้ การเดินจงกรมเพียงก้าวเดียว ขันธ์ ๕ ก็เกิดแล้ว ขวาย่างหนอ เป็นวิญญาณขันธ์ เป็นสังขารขันธ์

โพชฌงค์ ๗ มรรค ๘ คุณธรรมทั้งหมดนี้ มีอยู่ในพองหนอ ยุบหนอ คือ สติปัฏฐาน ๔ สัมมับปธาน ๔ อิทธิบาท ๔ อินทรีย์ ๕ พละ ๕ มีพระไตรลักษณ์แล้ว โพธิบักขิยธรรม ๓๗ ก็ยังมีอยู่ในพอง ในยุบ นี้ด้วย ในที่เดียวกัน คือ นอกจากจะมีคืล สมาธิ ปัญญา และมรรคมืองค์ ๘ แต่ประกอบด้วยตัวยาที่มีคุณค่าหลายสิบชนิด คือ มีคุณธรรมหลายอย่าง พองหนอ ยุบหนอนีมีค่าสูงมาก เปรียบเสมือนยาเม็ดเดียว

# สติปัฏฐาน ๔ มีอยู่ในพอง ในยุบได้อย่างไร

สติปัฏฐาน ๔ จึงมีอยู่ในพอง ในยุบด้วยอาการอย่างนี้ การกำหนดนิวรณ์ ๕ ที่เกิดขึ้น เป็นธรรมามุปัสสนาสติปัฏฐาน การกำหนดความคิดที่เกิดขึ้น เป็นจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน การกำหนดความเจ็บปวดที่เกิดขึ้น เป็นเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน การกำหนด พองหนอ ยุบหนอ เป็นกายานุปัสสนาสติปัฏฐาน

สัมมับปธาน ๔ มีอยู่ในพองในยุบได้อย่างไร

การกำหนดจิตรู้อยู่ในการปฏิบัติ เมื่อมีการกำหนดอยู่แล้วกิเลสก็ไม่เกิด การสำรวมระวังในการกำหนด นเรกาเกกหก เป็นสังวรปธาน

นเยคเทยเนทฏา

ทุกขณะ เป็นสมาธินทรีย์

อิทธิบาท ๔ มีอยู่ในพอง ในยุบ ได้อย่างไร สัมมับปธาน ๔ จึงมีอยู่ในพอง ในยุบด้วยอาการอย่างนี การรักษาอารมณ์ไม่ให้พุ้งช่านด้วยลดี เป็นอนุรักขนาปธาน

ความพากเพียรในการปฏิบัติ ความพอใจในการปฏิบัติ <u>สลูรูเหญ</u>า เป็นฉันทะ

ความเอาใจใส่ในการกำหนดอารมณ์

เป็นจิตตะ

อินทรีย์ คือ ความเป็นใหญ่ในหน้าที่ของตน อินทรีย์ ๕ และ พละ ๕ มีอยู่ในพอง ในยุบได้อย่างไร นั่นคือ อิทธิบาท ๔ ก็มีอยู่ในพองในยุบด้วยอาการอย่างนี้เช่นกัน ความตริตรองพิจารณาเหตุผลในการกำหนด

ความเชื่อมั่นในการปฏิบัติ เป็นศรัทธา

ความระลึกอยู่ในการปฏิบัติ ความพากเพียรในการปฏิบัติ เป็นสติ **สลรู**ยูนกูง

ความตั้งใจแน่วแน่ในอารมณ์ที่กำหนด เป็นสมาธิ

เจาะลึกเข้าไป เมื่ออินทรีย์คือความเป็นใหญ่ เข้าไปทำหน้าที่ในทางปฏิบัติ ก็จะ จิตที่เข้าไปรู้เท่าทันในอารมณ์ เป็นปัญญา

ปัจจุบัน เป็นสัทธินทรีย์ การทรงใจให้อยู่กับรูปนาม ให้อยู่กับ คืลสมาธิ ปัญญา ให้อยู่กับ

ไม่นอนมาก แต่ปฏิบัติมาก เป็นวิริยินทรีย์ การตั้งจิตทำให้ต่อเนื่องกัน ไม่พูด ไม่คุย ไม่อ่านหนังสือ การผูกจิตไว้ไม่ให้เผลอจากรูปและนาม มีสติ มีสัมปชัญญะอยู่ มีความระลึกรู้ก่อนที่รูปนามจะเคลื่อนที่ เป็นลตินทรีย์

0

บัญญาที่รู้ปัจจุบัน รู้รูปนาม รู้พระไตรลักษณ์ รู้มรรค ผล นิพพาน หรือรู้วิปัลสนาปัญญา เป็นปัญญินทรีย์

อินทรีย์ ๕ พละ ๕ จึงมีอยู่ในพอง ในยุบ ด้วยอาการอย่างนี้ โพชฌงค์ ๗ มีอยู่ในพอง ในยุบได้อย่างไร

เมื่อเราปฏิบัติสติปัฏฐาน ๔ แล้ว เป็นสติ เมื่อสติเกิด การวิจัยในสภาวะธรรมก็เกิด เป็นอัมมริจยะ เมื่ออัมมริจยะเกิด ความเพียรพยายามก็เกิด เป็นวิริยะ เมื่อวิริยะเกิด ความอิ่มใจก็เกิด เป็นปัตลัทธิ์ เมื่อปัติเกิด ความสงบก็เกิด เป็นปัตลัทธิ์ เมื่อปัสสัทธิเกิด ความทั้งใจมันก็เกิด เป็นสมาธิ เมื่อสมาธิเกิด ความวางเฉยก็เกิด เป็นอุเบกขา

อุเบกขา ในที่นี้ ก็เช่นเดียวกันกับอุเบกขา ในสังขารุเบกขาญาณ มีสภาวะเป็นอันเดียวกันเหมือนแม่น้ำปิง วัง ก็มีน้ำอย่างเดียวกัน แต่ อยู่กันคนละที่เท่านั้น สวนสภาวะนั้นเป็นอันเดียวกัน โพชฌงศ์ ๗ จึงมี อยู่ในพองในยุบด้วยอาการอย่างนี้

เมื่อโพชฌงค์ ๗ เกิดขึ้นแล้ว มรรคมีองค์ ๘ ก็เกิดขึ้น เกิดขึ้นมาโด้อย่างไรก็เกิดมาตั้งแต่เมื่อเริ่มปฏิบัติ ศีล สมาธิ ปัญญา ดังได้กล่าว มาแล้ว ข้างต้นนั้นแหละ ในทางปฏิบัติ ศีล สมาธิ ปัญญา ดังได้กล่าว สมมาทิฏฐิ เหมือนหัวรถจักร ส่วนมรรคที่เหลือทั้ง ๗ ท่านเปรียบเสมือน รถไฟ ๗ ตู้ เรียงกันไปตามลำดับ เมื่อหัวรถจักรเคลื่อน มันก็จะตึงตู้ ที่ ๑ ให้เคลื่อนตามไปตู้ที่ ๑ ก็จะตึงตู้ที่ ๒ ตู้เคลื่อนไปอย่างรวดเร็ว พร้อมกันต้ว รถไฟนั้นก็จะเป็นขบานเดียวกัน สามารถวิ่งไปสู่จุดหมาย ปลายทางได้พร้อมกันแล้ว รถไฟนั้นก็จะเป็นขบานเดียวกัน สามารถวิ่งไปสู่จุดหมาย ปลายทางได้พร้อมกัน มรรคมีองค์ ๘ ก็เช่นกัน เมื่อสัมมาทิฏฐิ

เกิดขึ้นแล้ว สัมมาสังกับปะจนถึงสัมมาสมาธิก็เกิดขึ้น เมื่อเกิดสัมมาสมาธิแล้ว สัมมาสังกับปะจนถึงสัมมาสมาธิก็เกิดขึ้น เมื่อเกิดสัมมาผลทธิก็เลิดขึ้น เมื่อสัมมาญาณะ สัมมาวิมุติคือความ หลุดพันก็เกิดขึ้น นั่นคือสภาวะที่กิเลล ได้ถูกประหารไปโดยมรรคญาณ นั่นเอง ในทางปฏิบัติญาณทั้ง ๔ คือ อนุโลมญาณ โคตรภูญาณ มรรคญาณ และ ผลญาณ จะเกิดขึ้นในชั่วขณะ แวบเดียวกันต่อกัน อย่างไม่ขาดสาย ชั่วขณะที่ญาณทั้ง ๔ เกิดขึ้นสั้นมาก แม้แต่สายฟ้าแลบ ก็ยังนานกว่า

เมื่อมรรคญาณเกิดขึ้นแล้ว ก็มีนิพพานเป็นผล เป็นอันรู้แจ้งในมิโรธ สัจจะ เมื่อรู้แจ้งในนิโรธสัจจะ ทุกขลัจจะ สมุทัยสัจจะ และมรรคสัจจะ ก็จะรู้แจ้งพร้อมกัน อุปมาเหมือนการจุดประทีป น้ำมันก็แห้งไป ไส้ก็ ไหม้ไป แสงสว่างเกิดขึ้น ความมืดก็หายไป พร้อมกันในคราวเดียว

**ประทีปทำให้น้ำมันแห้งไป** เปรียบได้กับมรรคญาณทำให้แจ้ง ซึ่งนิโรธ คือยังกิเลสให้เหือดแห้ง

ประทีบไหม้ไล้ เปรียบได้กับมรรคญาณกำหนดรู้ในทุกซ์ ประทีบกำจัดความมีคให้หมดไป เปรียบได้กับมรรคญาณและ ขุทัย

ประทีบอำนวยแลงสว่าง เปรียบได้กับมรรคญาณอำนวยมรรค
ความรู้แจ้งเห็นจริง อันเกิดจากการบรรลุมรรคญาณนี้ เรียกว่า
"ญาณทัลสนวิสุทธิ์" คือความบริสุทธิ์หมดจดแห่งความเห็นแจ้งใน
อริยลัจ เป็นการรู้ถึงสิ่งซึ่งเป็นโลกุตตระ หรือที่เรียกกันว่า "ได้ควงตา
เห็นธรรม"

# บาณ ๑๖ มีอยู่ในพอง ในยุบ ได้อย่างไร

เมื่อเอาสติมากำหนดที่ธรรมทั้ง ๔ คือ กาย เวทนา จิต และ ธรรมแล้ว ก็จะมีปรากฏการณ์ชั้น ๑๖ อย่าง คือ ญาณทั้ง ๑๖ จะเกิดชั้น มาเอง โดยลำดับ คือ

- นามรูปปริเฉทญาณ เป็นญาณที่ทำให้รู้จักรูปนาม
- *๒. ปัจจยปริคหญาณ* เป็นญาณที่เห็นเหตุปัจจัยของรูปนาม
- *ก. สัมมสนญาณ* เป็นญาณที่เห็นพระไตรลักษณ์ คือ ความ ไม่เที่ยง เป็นทุกซ์ ไม่ใช่ตัวตนของรูปนาม
- ๔. อุทยัพพยญาณ เป็นญาณที่เห็นรูปนามเกิดดับตามความ เป็นจริง
- กับคานุปัสสนาญาณ เป็นญาณที่เห็นความดับแต่ถ่ายเดียว
- *่อ. ภยตุปัฏฐานญาณ* เป็นญาณที่เห็นรูปนามเป็นภัย
- *ช. อาทีนวญาณ* เป็นญาณที่เห็นรูปนามเป็นโทษ
- *๘. นิพพิทาญาณ* เป็นญาณที่เบื่อหน่ายต่อการครองรูปนาม
- *๙. มุญจิตุกัมมยตาญาณ* เป็นญาณที่อยากพันจากการครองรูปนาม
- *๑๐. ปฏิสังยาร์ญาณ* เป็นญาณที่ขมักเขมัน เพื่อให้พ้นจากการครอง ราหวา
- *๑๑. สังขารุเบกชาญาณ* เป็นญาณที่พิจารณารูปนามด้วยอาการ วางเฉย
- *๑๒. อนุโลมญาณ* เป็นญาณที่รู้อารมณ์รูปนามเป็นครั้งสุดท้าย ก่อนที่จะได้บรรลุมรรค ผล
- *๑๓. โคตรภูญาณ* เป็นญาณที่ตัดโคตรปุถุชนให้ชาดออก เพื่อเข้าสู ความเป็นอริยบุคคล
- *๑๔. มรรคญาณ* เป็นญาณที่เข้าสู่ความเป็นอริยบุคคล กิเลสจะ ถูกประหารในญาณนี้
- *๑๕. ผลญาณ* เป็นญาณที่รับอารมณ์นิพพานลีบเนื่องมาจาก มรรคญาณ
- *๑๖. ปัจจเวกชณญาณ* เป็นญาณที่พิจารณาถึงมรรค ผล นิพพาน ที่ผ่านมา

ญาณทั้ง ๑๖ นี้ จะเกิดขึ้นมาเองในขณะปฏิบัติ และแต่ละญาณ ก็จะมีปรากฏการณ์ทางจิตเกิดขึ้นแก่ผู้ปฏิบัติไปตามลำดับ ญาณ ๑๖ จึง มีอยู่ในพอง ใน ยุบ ด้วยอาการอย่างนี้

โดยความเป็นจริงแล้ว วิปัสสนาของพระพุทธเจ้า คือ ศีลก่อให้
เกิดสมาธิ สมาธิก่อให้เกิดปัญญา ปัญญาทำให้จิตบริลุทธิ์ เมื่อจิต
บริลุทธิ์แล้ว ก็ถึงซึ่งความดับทุกข์ ซึ่งเป็นธรรมชาติอันสี้ลับที่สมเด็จ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าหรงค้นพบ และนำมาเผยแพร่แก่ชาวโลก เพื่อความ
หลุดพันเป็นสันติเป็นที่แน่นอนและมีเหตุผลเกี่ยวเนื่องกัน ปัญญาที่
เกิดขึ้นจากการปฏิบัติสติปัฏฐานนี้ เป็นปัญญาที่รู้แจ้งในความจริงของ
ชีวิทตามที่เป็นจริง ซึ่งถ้ามิได้ปฏิบัติวับสสนากรรมฐานแล้ว ปัญญานี้จะ
มีขึ้นไม่ได้ ที่เรียกว่า "เป็นความรู้แจ้งเห็นจริง" ก็เพราะได้ประสบหรือ
ประจักษ์ขึ้นมาในใจของตนเอง มิใช่โดยการได้ยินได้พัง หรือการนึกคิด
เอาเอง ปัญญานี้จะเกิดขึ้นแก่ผู้ปฏิบัติเป็นชั้นๆ เรียงตามลำดับไปอย่าง
น่าพิศวงปราศจากการข้ามลำดับเหมือนกันทุกคน ปัญญาอันเกิดจากการ
กาวนานี้เรียกว่า "*ญาณ*" มีทั้งหมด รวม ๑๖ ญาณดังได้กล่าวมาแล้วซ้างตัน
ภาวนานี้เรียกว่า "*ญาณ*" มีทั้งหมด รวม ๑๖ ญาณดังได้กล่าวมาแล้วซ้างตัน

## การตัดมูลแห่งวัฏฏะ

มูลแห่งรัฏฏะ คือ เหตุที่ทำให้สัตว์โลก ต้องเรียนร่ายตายเกิด อยู่ในรัฏฏสงสารเป็นเครื่องกีดกันเป็นเครื่องล่อ เป็นเครื่องหม่วงเหนียรให้สัตว์โลกวันเรียนอยู่ พระพุทธองค์ทรงชี้เหตุที่สัตว์โลกทั้งหลาย ยังไปสู่มรรค ผล นิพพาน ไม่ได้ ก็เพราะว่าเขายังช้องอยู่ในอารมณ์ ดังเช่น นางปติบูชิกา เทพนารี แทนที่นางจะไปสู่นิพพาน แต่ต้องกลับมา สู่สานนั้นทวันในเทวโลกอีก ก็เพราะจิตของนางมัวข้องอยู่กับสามีของตน จะนั้นผู้ที่จะเดินทางไปสู่มรรค ผล นิพพาน จำเป็นจะต้องตัดมูลแห่ง รัฏฏะนี้เลียก่อน

ขันธ์ แปลว่า กอง หรือสิ่งที่ทรงไว้ซึ่งความสูญ สูญจากอะไร สูญจากความงาม สูญจากความสุข สูญจากความเที่ยง สูญจาก

ความงาม ความสุข ความเที่ยง และความเป็นตัวตน ๔ อย่างนี้ เป็นมูลแห่งวัฏฏะ ผู้ที่รู้ไม่ทันจะถูกล่อให้หลง เพราะเป็นสิ่งยั่วยวนใจ การปฏิบัติ วิปัสสนาในแนวสติปัฏฐาน ๔ ก็เพื่อจะกำจัดเสียซึ่งมูลแห่ง วัฏฏะนี้เอง

เมื่อโยคาวจรผู้ใด ได้ปฏิบัติ "กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน" ก็จะจำกัดเสียซึ่งความงาม คือ ความหลงผิดคิดว่าสิ่งนั้น สิ่งนี้เป็นของงามเช่น เห็นว่าร่างกายเป็นของสวยงามน่าปรารถนา แต่เมื่อได้มาเจริญวิปัสสนา กำหนดเอากายคือ พองหนอ ยุบหนอ เป็นอารมณ์ ตัวก็เลส คือ กามราคะจะลดลงเบาลง จิตจะสงบจากกาม จะไม่หลงแม้ความงามในกามภพเช่น เทวภูมิและพรหมภูมิ จิตจะมุ่งเอาแต่นิพพานเท่านั้น

เมื่อโยคาวจรผู้ใดได้ปฏิบัติ "เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน" ก็จะจำกัดเสียซึ่งความสุขคือ ความหลงผีดคิดว่าสิ่งนั้นสิ่งนั้นปีมสุข ปรารถนา ในอารมณ์สุขนั้นตลอดไป แต่เมื่อได้มาเจริญวิปัสสนา กำหนดเอาเวทนา คือปาดหนอ ซาหนอ มาเป็นอารมณ์อยู่ตลอดเวลาจิตของเรา ก็จะเคยชินอยู่กับธรรมชาติ คือ สภาวะแห่งเวทนา จะทำให้รู้สึกว่าจะอยู่ อย่างไรก็ได้ ร้อนก็ได้ หนาวก็ได้ เจ็บบ้าง ปาดบ้างก็ได้ จิตก็จะไม่ทุกข์ ร้อนไปตามอารมณ์นั้น จะมองเห็นสิ่งเหล่านั้นได้ตามสภาพความเป็น จริงว่ามันเป็นของมันอย่างนั้นเอยู่เสมอ จิตจะยินดีต่อมรรคผล นิพพาน จะรู้เท่าทันสภาวะธรรมเช่นนั้นอยู่เสมอ จิตจะยินดีต่อมรรคผล นิพพาน เท่านั้น

เมื่อโยคาวจรผู้ใดได้ปฏิบัติ "จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน" ก็จะ กำจัดเสีย ซึ่งความเหี่ยง คือ ความหลงผิดคิดว่าสิ่งนั้นสิ่งนี้เป็นของเที่ยง

> ท้าลายวิปลาสธรรม คือ ความเห็นผิดจากสภาวะธรรมที่เป็นจริงได้ ความเป็นตัวตน จะรู้เท่าทันสภาวะธรรม จิตจะยินดีแต่พระนิพพานเท่านั้น มีแต่รูปกับนามเท่านั้น ก็จะเข้าใจสภาพตามความเป็นจริง ไม่ติดอยู่ใน ธรรมมาเป็นอารมณ์แล้ว ก็จะมองเห็นว่าสัตว์บุคคล ตัวตน นั้นหามีไม่ ๒ อย่างนี้เท่านั้นเอง คือ กายกับจิต เมื่อได้มาเจริญวิปัสสนาโดยยกเอา ไม่ได้ บอกตัวเองไม่ถูก ไม่รู้ว่าตัวเองก็มีแต่รูปกับนามเท่านั้น มี ทุกวันนี้สัตว์โลกทั้งหลาย ไม่รู้จักว่าตัวตนที่แท้จริงคืออะไร ถามตัวเอง กำจัดเลีย ซึ่งความเป็นตัวตนคือ ความหลงผิดคิดว่าสิ่งนั้นสิ่งนี้เป็นตัวตน ซึ่งความหลงผิดคิดว่าเที่ยงลงเสียได้ จิตก็จะยินดีแต่พระนิพพานเท่านั้น มุ่งมองดูสภาวะนั้นก็จะเคยชินอยู่กับความเปลี่ยนแปลง และกำจัดเลีย แน่นอน แม้เหตุการณ์ต่างๆ ของโลกจะเปลี่ยนแปลงไปอย่างใด จิตที่ เคียวคิดอย่างนั้น เดียวคิดอย่างนี้เปลี่ยนแบลงไปเรื่อยๆ ไม่เที่ยงแท้ ขึ้นมาเป็นอารมณ์ ก็จะมองเห็นความเปลี่ยนแปลงในสิ่งต่างๆ อยู่เลมอ จะยืนยงคงอยู่ ได้ตลอดไป แต่เมื่อได้มาเจริญวิปัสสนา โดยยกเอาจิต กล่าวโดยย่อก็คือ การเจริญวิปัสสนาในแนวสติปัฏฐาน ๔ จะ เมื่อโยคาวจรผู้ใดได้ปฏิบัติ "ธรรมานุปัสสนาสติปัฏฐาน" ก็จะ

กายานุปัสสนา ทำลายสุภจิปลาสธรรม
เวทนานุปัสสนา ทำลายสุขจิปลาสธรรม
จิตตานุปัสสนา ทำลายนิจจจิปลาสธรรม
ธรรมานุปัสสนา ทำลายอัตตจิปลาสธรรม
ดังนั้น เมื่อโยคาวจรผู้ใด ได้เจริญจิปัสสนาในแนวสติปัฏฐาน ๔
ดังได้กล่าวมานี้ ผู้นั้นก็จะตัดมูลแห่งวัฏฏะลงเสียได้ ไม่หลงผิดใน
สภาวะธรรม มองเห็นสิ่งทั้งหลายได้ตามสภาพความเป็นจริง จิตของ
ผู้นั้นก็จะมีแต่ความสงบเย็น เป็นสันติสุขอย่างแท้จริง

การปฏิบัติวิบัสสนากรรมฐานเพื่อความบริสุทธิ์แห่งจิตนี้แจ้าเป็นว่า ผู้ปฏิบัติจะต้องเป็นนักบวยเสมอไป ผู้ที่ไม่ได้บวช ก็สามารถปฏิบัติธรรม ได้ผลเช่นเดียวกัน เพราะการชำระจิตให้บริสุทธิ์ เป็นเรื่องความจริง ของชีวิต เป็นเรื่องของธรรมชาติ จึงไม่จำกัดในเรื่องเพด ผิวพรรณ วรรณะ เชื้อชาติ หรือศาลนา เมื่อเข้ามาปฏิบัติแล้วย่อมจะได้ผล เช่นเดียวกับหันดียวกันหังหมด จะต่างกันก็แต่ว่าช้าหรือเร็วเท่านั้น เช่นเดียวกับ หฤษฎีทางวิทยาศาสตร์ทั้งหลาย เช่นทฤษฎีแห่งความถ่วง

"ถ้าเราโยนของขึ้นไปบนอากาศ ไม่ว่าผู้โยนจะเป็นใคร โยนที่ไหน โยนเมื่อใด ของนั้นย่อมจะตกลงมาสู่พื้นดินเสมอไป"

### หลักสำคัญในการปฏิบัติ

ในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในแนวสติปัฏฐาน ๔ นี้ มีหลักสำคัญ ที่จะต้องใช้ในการปฏิบัติดังนี้

### ๑. ท้องให้ได้ปัจจุบันธรรม

การกำหนดพองหนอ ยุบหนอ ก็ดี ขวาย่างหนอ ซ้ายย่างหนอ ก็ดีต้องกำหนดให้ได้ปัจจุบันธรรม จิตที่กำหนดว่าพอง กับท้องที่พอง ต้องให้พร้อมกันอย่าให้ก่อนให้หลังกัน จิตที่กำหนดว่าพบง กับท้องที่พบง ต้องให้พร้อมกันอย่าให้ก่อนให้หลังกัน ในขณะที่กำหนดว่าขวาต้องยก เท้าขวาขึ้น ทันที ในขณะที่กำหนดว่าย่างต้องเกลื่อนเท้าย่างออกไปทันที ในขณะที่ กำหนดหว่าหนอ ต้องให้เท้าลงถึงพื้นพร้อมกันพอดี เท้าซ้ายก็ ปฏิบัติเช่นเดียว กับเท้าขวา

## ๒. ต้องประกอบด้วยองค์คุณ ๓

- ๑. อาตาปี เพียรตั้งใจทำจริง
- ลดิมา มีสติระลึกรู้ก่อนที่รูปนามจะเกิดขึ้น
- สัมปชาโน มีสติติดตามกำหนดรู้รูปนามอยู่ทุกขณะ เหมือน
   บุคคลผู้ไกวเปล สายตาช่อมมองตามสายเปลไปทุกขณะ

## ๓. ทำให้ต่อเนื่องกันเป็นเส้นด้าย

คือเมื่อกราบกรรมฐานแล้ว ก็เริ่มเดินตามเวลาที่กำหนด เมื่อเดิน แล้วก็ต้องมานั่งกำหนดต่ออย่าหยุดพักให้สติขาดตอน ถ้าหยุดพักนานๆ สติขาดตอน สมาธิที่รวมตัวไว้ตั้งแต่ต้นจะคลายตัวออก อินทรีย์พละก็ จะไม่มีกำลัง

แม้ในขณะที่พักผ่อน ก็ต้องมีลติกำหนดในอิริยาบถย่อยต่างๆ ไปด้วย เช่น อาบน้ำ กินข้าว การถ่าย การนอน การเหยียด การคู้ เหล่านี้ เป็นต้น

## ๔. ต้องปรับอินทรีย์พละให้เสมอกัน

ศรัทธา ต้องเสมอกับ ปัญญา วิริยะ ต้องเสมอกับ สมาธิ สติเป็นผู้ควบคุม สตินี้ยิ่งมีมากยิ่งตี ถ้าศรัทธายิ่ง ปัญญาหย่อน โลภะจะเข้าครอบงำ ถ้าปัญญายิ่ง ศรัทธาหย่อน วิจิกิจฉา (ความลังเลสงสัย)

ถ้าวิริยะยิ่ง สมาธิหย่อน อุทธัจจะ (ความพุ้งช่าน) จะเข้าครอบงำ ถ้าสมาธิยิ่ง วิริยะหย่อน ถีนมิทธะ (ความง่วง) จะเข้าครอบงำ จงประคองสติให้อยู่กลาง คอยตัดส่วนที่ยิ่ง เติมส่วนที่หย่อน ผ่อนผัน ให้สม่ำเสมอกันเหมือนนายสารถีประคองม้าคู่ ให้วิ่งไปโดย เสมอกันจันนั้น การปฏิบัติจะได้ผลเนิ่นซ้าหรือเร็วก็อยู่ที่การปรับอินทรีย์ พละนี้แหละ

ทำไมจึงต้องเน้นหนักในเรื่องปัจจุบันธรรม เพราะการปฏิบัติ ถ้าไม่กำหนดให้ได้ปัจจุบันธรรมแล้ว การปฏิบัตินั้นก็จะไม่เกิดผล เพราะ ขณิกสมาธิ ไม่อาจรามตัวได้ แต่ถ้ามีการกำหนดให้ได้บัจจุบันธรรมแล้ว ขณิกสมาธิ ก็จะรามตัวได้ดีขึ้น อินทรีย์พละ คือ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ

และบัญญา ก็จะมีพลังแก่กล้าขึ้น เหมือนมีคที่ลับคนดีแล้ว การกำหนด ให้ได้ปัจจุบันธรรมนั้น ท่านอุปมาเหมือนแมวตะครุบหนู

หมูยังมาไม่ถึง แมวตะครูบ แมวก็ไม่ได้หนู เพราะยังเป็น อนาคตอยู่

หนูเลยไปแล้ว แมวตะครุบ แมวก็ไม่ได้หนู เพราะมันเป็นอดีต ไปเสียเล้ว

หมูมาถึง แมวตะครุบพอดี แมวจึงจะได้หมู เพราะได้ปัจจุบัน ฉันโดก็ดีการกำหนดให้ได้ปัจจุบันธรรม จึงเป็นเรื่องสำคัญทำให้ ขณิกสมาธิรวมตัวได้ดี เมื่อได้ปฏิบัติไปจนถึงญาณที่ ๑๔ คือมรรคญาณ อินทรีย์พละที่มีพลังกล้าแข็งรวมตัวได้ถูกส่วน ก็จะทำหน้าที่เข้าประหาร ก็เลสของเขาเองโดยอัตโนมัติโดยที่เราไม่ต้องเข้าไปยุ่งเกี่ยวแต่ประการใด เราเพียงแต่ปฏิบัติให้ถูกต้องตามหลัก ที่ได้กล่าวมาแล้วนี้เท่านั้น

ท่านอุปมาเหมือนชาวนาทีปลูกข้าว มีหน้าที่พรวนดิน ให้ปุ่ย ไขน้ำเข้านา แล้วก็ปักคำตามหลักการทำนาที่ถูกต้อง แล้วไม่ต้อง ไปคิดว่าเมื่อไร ข้าวจึงจะออกรวง ถึงเวลามันก็จะออกรวงของมันเอง

# ความสำคัญของการกำหนด

การกำหนดมีความสำคัญอย่างไร การกำหนดเป็นหัวใจของการ
ปฏิบัติวิปัสสนา เป็นงานของสติที่ต้องตามกำหนดตามรู้อยู่ตลอดเวลา
เป็นการตัดสภาวะธรรมปัดรูรั่วสะกัดกั้นไม่ให้บาบไหลเข้าสู่จิต การกำหนด
ที่ติดต่อสืบเนื่องทำให้เห็นพระไตรลักษณ์ชัดแจ้ง ดังนั้นจึงต้องคอยกำหนด
อารุ่มโดยตลอด ทำให้เห็นพระไตรลักษณ์ชัดแจ้ง ดังนั้นจึงต้องคอยกำหนด
อารมณ์ที่เกิดขึ้นทาง กาย เวทนา จิต และธรรมอยู่ ตลอดเวลา ชีวิต
มีค่าก็ตอนที่กำหนดรู้

ประโยขน์ของคำว่าหนอ เป็นการเพิ่มขณิกสมาธิให้มีกำลัง คันรูปนามให้ขาดระยะ ขาดตอนเพื่อให้เห็นรูปนาม และเห็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตาได้ชัดเจนยิ่งขึ้น

โดยหลักการแล้ว ถ้าจะสรุปถึงวิธีการปฏิบัติริปัสสนากรรมฐาน ในแนว สติปัฏฐาน ๔ ก็จะสรุปได้ว่า การเอารูปนามมาเป็นอารมณ์ใน การกำหนดนั้น ก็เพื่อจะให้ผู้ปฏิบัติ ได้เห็นสภาพอันแท้จริงของรูปนาม ว่าเป็นอนิจจัง ความไม่เทียง ทุกขังความเป็นทุกข์หนได้ยาก และอนัดตา ความไม่มีตัวตน การเห็นแจ้งในพระไดรลักษณ์ หรือ สภาพอันแท้จริง ของรูปนามนี้ มิได้เห็นด้วยการได้ยินได้ฟังหรือด้วยการนึกคิดพิจารณา เอาเอง แต่ต้องเห็นด้วยปัญญาอันเกิดจากการปฏิบัติ คือ ภาวนา มยปัญญา ดังนั้น พระไดรลักษณ์จึงเป็นตัววิปัสสนาปัญญาที่แท้จริง

ประการลำคัญที่สุดก็คือ พระไตรลักษณ์อันจะเป็นปัจจัยให้เกิด วิปัลสนาญาณนั้นต้องเป็นพระไตรลักษณ์ที่มาจากปรมัตถอารมณ์ ไม่ใช่ มาจากบัญญัติอารมณ์ คือ เมื่อใด ได้เห็นชัดว่า รูปนามชันธ์ ๕ นี้ ไม่เที่ยง เป็นทุกซ์ เป็นอนัตตา โดยไม่มีสัตว์ บุคคล ตัวตน เข้ามา เกี่ยวข้องแล้ว เมื่อนั้นจึงจะเป็นพระไตรลักษณ์อันจะเป็นปัจจัยให้ วิปัสสนาญาณเกิดได้

การเจริญวิปัสสนาที่จะให้เกิดปัญญาเห็นพระไตรลักษณ์ การเจริญวิปัสสนาที่จะให้เกิดปัญญาเห็นพระไตรลักษณ์นั้น จะต้องเพ่ง รูปนาม เป็นอารมณ์ปัจจุบัน คือในขณะที่รูปนามเกิดดับอยู่ เมื่อสมาธิ รวมตัวตีขึ้นจิตที่เคยดิ้นสายไปตามอารมณ์ก็จะสงบนึ่งแน่วแน่อยู่ใน อารมณ์ที่กำหนด ความรู้ ความเห็นที่ไม่เคยได้รู้ได้เห็นมาก่อนก็จะเกิดรู้ เกิดเห็น คือขณะที่กำหนดอยู่นั้นย่อมจะพึงพอใจที่ตนได้รู้ได้เห็นใน ความจริงว่า "มีเพียงรูปกับนามเท่านั้น ที่ผลัดกันทำหน้าที่เป็นคู่ๆ"

เมื่อกำหนดได้ชัดเจนยิ่งขึ้นก็ย่อมจะเห็นอารมณ์ที่กำหนดนั้น ไม่มี
การทรงตัวอยู่ได้เลยแม้แต่อารมณ์เดียว จะเห็นแต่ความไม่เทียงของ
อารมณ์นั้นๆ เลมอไป เมื่อกำหนดอารมณ์ที่เกิดขึ้นมาใหม่อารมณ์นั้นก็
ดับไปทันที แล้วอารมณ์ใหม่ๆ ก็เข้ามาแทนที่อีกสลับกันอยู่เรื่อยๆ ไป
ความรู้แจ้งเห็นจริง ซึ่งรูปนามที่เกิดจากญาณ ในขณะกำหนดว่ารูปนาม
ไม่เทียงนี้เรียกว่า อนิจจานุปัสสนา

เมื่อรู้แจ้งในความไม่เที่ยงของรูปนามแล้วทุกขเวทนาอันเกิดจาก การเมื่อยขบ ปวดชา ในขณะที่กำหนดการเกิดดับของรูปนามอยู่นั้น ก็จะเข้ามาแทรกแซงก่อกวนทำลายความสงบแน่วแน่ที่มีอยู่ในขณะนั้น การรู้แจ้ง ในความทุกข์ทรมานของเวทนาในขณะที่กำหนดอยู่นั้นเรียกว่า

ในขณะที่กำหนดอยู่นั้น ความเกิดดับของรูปนามก็ดี ความทุกข์ ทรมาน ของทุกขเวทนาก็ดี ต่างไม่อยู่ในบังคับบัญชาของผู้ใดเลย ย่อมเป็นไปตามสภาวะธรรมทั้งนั้นความรู้แจ้งซึ่งความเป็นจริงดังนี้เรียกว่า อนัตตานุปัสสนา

เมื่อได้เจริญวิปัสสนาจนเกิดปัญญา เห็นพระไตรลักษณ์เช่นนี้แล้ว ปัญญาก็จะเริ่มคืบคลานเข้าสู่ มรรค ผล นิพพาน

ธรรมที่ปิดบังพระไตรลักษณ์

ธรรมที่ปัดบังพระไตรลักษณ์มีอยู่ ๓ ประการ คือ

สันตติ (การติดต่อสืบเนื่อง) ปิดบังอนิจจัง เป็นธรรมที่บังรูปนาม ให้เห็นว่าเป็นนิจจัง คือ ความเที่ยงแท้ ยั่งยืน

อิริยาษถ ปิดบังทุกขัง ทุกอิริยาบถไม่ว่านั่ง นอน ยืน เดิน ล้วนเป็น ทุกข์ทั้งสิ้น เพราะการเปลี่ยนอิริยาบถจะปิดบังไว้จึงทำให้ไม่เห็นทุกข์ เรียกว่า อิริยาบถปิดบังทุกข์

**ฆนสัญญา** (ความเป็นกลุ่มเป็นก้อน) ปิดบังอนัตตา ทำให้เห็นเป็น

สัตว์ บุคคล ตัวตน เราเขาทำให้เกิดอารมณ์รักใคร่น่าปรารถนา เมื่อแยกออกจากกันแล้วก็เป็นสิ่งปฏิกูลเบื่อยเน่า ผุพัง จึงว่า ฆนสัญญา ปิดบังอนัตตาดังนี้

อย่างไรก็ตาม การปฏิบัติวิปัลสนากรรมฐานนี้มีอยู่ถึง ๔ ชั้น ญาณ ของแต่ละขั้นแม้จะมีชื่ออย่างเดียวกัน แต่ก็หยาบและละเอียต แตกต่างกัน และมรรคญาณของแต่ละชั้น ก็มีอำนาจประหารกิเลส แตกต่างกันคือ

มรรคญาณที่เกิดขึ้นในการปฏิบัติขั้นที่ ๑ เรียกว่า "โส*ตาปัฏติมรรคญาณ"*ทำหน้าที่ประหารกิเลสชนิดที่หยาบมากให้หมดไป

มรรคญาณที่เกิดขึ้นในการปฏิบัติขั้นที่ ๒ เรียกว่า "สกิทาคามิมรรคญาณ" ทำหน้าที่ประชารธิการสถารับเก็บเก็บ

"*สกิทาคามิมรรคญาณ"* ทำหน้าที่ประหารกิเลสชนิดที่หยาบน้อยให้ หมดไป

มรรคญาณที่เกิดขึ้นในการปฏิบัติขั้นสุดห้ายที่เป็นขั้นสูงสุด เรียกว่า *"อรหัตตมรรคญาณ*" จะทำหน้าที่ประหารกิเลสทีเหลืออยู่ ซึ่งเป็นชนิดที่ละเอียดให้หมดไปโดยสิ้นเชิง

อนึ่งในทางปฏิบัติการก้าวเข้าสูมรรคญาณนั้นจะต้องก้าวเข้าสู ด้วยอาการของพระไตรลักษณ์คือ ด้วยลักษณะที่เป็น อนิจจัง ทุกซัง อนัตตา อย่างใดอย่างหนึ่ง

ถ้าอาการพอบยุบเร็วขึ้นถี่ชั้น แสดงถึงความเป็นอนิจจังของรูปนาม เมื่อจิตตับวับลงในขณะนั้นก็แสดงว่าการก้าวเข้าสูมรรคญาณนั้นเป็นไป ในลักษณะอนิจจังเรียกว่า "อ**นิมิตตมรรค**"

ถ้าอาการพองยุบไม่สม่าเสมอกัน ผู้ปฏิบัติรู้สึกแน่นอีดอัดประสบ กับเวทนาอย่างแรงกล้าแสดงถึงความเป็นทุกชังของรูปนาม เมื่อจิตดับ วับลงในขณะนั้นก็แสดงว่าการก้าวเข้าสู่มรรคญาณนั้นเป็นไปในลักษณะ ทุกชัง เรียกว่า **"อัปปณิทิตตมรรค"** 

ถ้าอาการพองยุบแผ่วเบาประณีตลง แสดงถึงความเป็นอนัตตา ของรูปนาม เมื่อจิตคับวับลงในขณะนั้นก็แสดงว่า การก้าวเข้าสูมรรค ญาณนั้น เป็นไปในลักษณะอนัตตาเรียกว่า **"สุญญตมรรค"** 

การบรรลุ มรรค ผล นิพพาน จะต้องเป็นไปในอาการอย่างใด อย่างหนึ่งในสามประการนี้เท่านั้น

กิเลลที่ทำให้จิตมนุษย์ไม่บริสุทธิ์ และเป็นเครื่องร้อยรัดสัตว์โลก ให้ติดอยู่ในวัฏฏสงสารที่เรียกว่า **สังโยชน์** นั้นมีอยู่ ๑๐ ประการคือ

- *๒. วิจิกิจฉา* ความลับเลสบลัยในพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์
- *๓. สีลัพพตปรามาส ค*วามเห็นผิดจากคลองธรรม
- *๔. กามราคะ* ความยินดีในรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และ ธรรมมารมณ์
- *๕. ปฏิฆะ* ความโกรธ
- *๖. รูปราคะ* ความยินตีในรูปญาณ
- *พ. อรูปราคา* ความยืนตีในอรูปญาณ
- *ส. มานะ* ความถือตน
- *๙. อุทธัจจะ* ความฟุ้งชาน
- *๑๐. อวิชชา* ความไม่รู้แจ้ง

สำหรับผู้ที่บรรลุมรรคผลขั้นต้นคือพระโลดาบันนั้น สังโยชน์ ได้ถูกทำลายลงอย่างเด็ดขาด ๓ ประการ คือ

- ๑. สักกายทีฏฐิ
- ๒. วิจิกิจฉา
- ๓. สีลัพพตปรามาล

ส่วนลับโยชน์ชนิดที่รุนแรงอีก ๘ ประการก็ถูกทำลายไปด้วยคือ

- ๑. กามราคะชนิดรุนแรง
- ๒. ปฏิฆะชนิดรุนแรง
- ถ. มานะ ความถือตนอย่างหลงผิด
- ๔. ไม่มีความตระหนึ
- ๕. ไม่มีความริษยา
- ๖. ไม่มีความลบหลู่ ความยกตนเทียบท่านและมารยาสาไถย๗. ไม่มีอคติ ๔
- มีคีญ ๕ ประจำใจ

นีคือความบริลุทธิ์แห่งจิตชองพระโสดาบัน แม้ว่าจะเป็นความ บริลุทธิ์ แห่งจิตขั้นแรก แต่ก็เป็นความบริลุทธิ์ที่สูงส่งทำให้คนมีสภาพ เหนือสามัญชน จึงได้ชื่อว่าพระอริยบุคคล

## พระโสดาบันมีอยู่ ๓ ประเภท คือ

- ๑. ถ้าอินทรีย์ ๕ แก่กล้า ก็เป็นเอกพิชี จะกลับมาเกิดฮีกเพียงชาติเดียว
- ๒. ถ้าอินทรีย์ ๕ ปานกลาง ก็เป็นโกลังโกละ จะกลับมาเกิดเพียง๒-๓ ชาติ
- ๓. ถ้าอินทรีย์ ๕ อ่อน ก็เป็นสัตตักขัตตุปรมะ จะกลับมาเกิดเพียง๗ ชาติเป็นอย่างสูง

ที่เป็นเช่นนี้เพราะผู้ปฏิบัติมีอินทรีย์ ๕ ไม่เสมอกันจึงมีผลต่างกัน อนึ่ง ตามคติทางพุทธศาสนา ผู้ที่ปฏิบัติจนผ่านญาณที่ ๒ คือ ปัจจยบริคหญาณ ได้ชื่อว่าเป็น "พระจุลโสดาบัน" เวลาจะตายถ้าญาณไม่เสื่อม
จะไม่ตกอบาย จะไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ แต่ชาติที่ ๓ ไม่แม่นอนอาจ ตกอบายได้ถ้าจะไม่ให้ตกอบาย ต้องปฏิบัติวิปัสสนาต่อไป จนกระทั่ง บรรจุอริยมรรค อริยผล

จิตของพระสกิทาคามี ผู้ที่ได้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานจนได้บรรลุ มรรคผลขั้นกลางเป็นพระอริยบุคคล ขั้นพระสกิทาคามี จิตจะบริสุทธิ์ กว่าจิตของพระโสดาบันกล่าวคือ

- ละสักกายทิฏฐิ ได้อย่างเด็ดขาด
- ๒. ละวิจิกิจฉา ได้อย่างเต็ดขาด
- ๓. ละสีสัพพตปรามาส โด้อย่างเด็ดขาด
- ๔. กามราคะ เหลืออยู่เพียงเล็กน้อย
- ๕. ความโกรธ เหลืออยู่เพียงเล็กน้อย

ตามคติทางพุทธศาสนา พระสกิทาคามี จะกลับมาเกิดอีกเพียง ชาติเตียว ก็จะบรรลุ มรรค ผล นิพพาน

จิตของพระอนาคามี ลำหรับผู้ที่ได้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานจนได้ บรรลุมรรคผลชั้นสูง เป็นพระอนาคามีนั้น จิตจะบริสุทธิ์ยิ่งขึ้นไปอีก คือ

ไม่มีสักกายทิฏฐิ

๒. ไม่มีวิจิกิจฉา

- ๓. ไม่มีสีสัพพตปรามาส
- ๔. ไม่มีกามราคะ
- ผู้มีความโกรธ

แต่ยังคงเหลือกิเลสชั้นละเอียดอีก ๔ อย่างคือ

- ความยินติในรูปญาณ (รูปราคะ)
- ๒. ความยินดีในอรูปญาณ (อรูปราคะ)
- ถ. ความถือตนตามที่เป็นจริง (มานะ)
- ๔. ความฟุ้งซ่าน (อุทธัจจะ)
- ๕. ความไม่รู้แจ้ง (อวิชชา) ไม่รู้แจ้งในความจริงของชีวิตและ สิ่งทั้งหลาย โดยสมบูรณ์ ตามคติทางพุทธศาสนา ชาตินี้เป็นชาติสุดท้าย เมื่อละโลกนี้ไปแล้วจะไปเกิดในพรหมโลกชั้นสุทธาวาส เป็นแดนบริสุทธิ์ ปราศจากราคะ และจะสำเร็จเป็นพระอรหันต์ในภพนั้น

จิตของพระอรทันต์ สำหรับผู้ที่ปฏิบัติวิปัลสนากรรมฐาน จนได้
บรรจุ มรรคผลชั้นสูงสุดเป็นพระอรทันต์นั้น สังโยชน์อันละเอียด
๕ ประการและก็เลสย่อยๆ ที่ยังเหลืออยู่ในจิต ของพระอนาคามีย่อม
ดับลงอย่างเด็ดขาดสิ้นเชิง แม้จะยังมีชีวิตอยู่ในจิด ของพระอนาคามีย่อม
บริสุทธิ์ปราศจาก ก็เลสทั้งมวล ไม่มีโลก ไม่มีโกรธ ไม่มีหลง ไม่มีตัณหา
อุปาทาน คงเหลือแต่ เบญจชันธ์ ถ้าเป็นฆราวาสไม่ทันข้ามวัน จำเป็น
จะต้องงบับชันธ์ ปรินิพพาน ในวันนั้น ทั้งนี้เพราะชีวิตของพระอรทันด์
เป็นชีวิตที่บริสุทธิ์อย่างยิ่ง ไม่สมควรที่จะอยู่ในภูมิฆราวาส จะอยู่ได้ก็แต่
ในภูมิพระภิกษุสงฆ์เท่านั้น พระอริยบุคคล ขั้นสูงนี้ เมื่อดับขันธ์แล้ว
จะเข้าสู่นิพพานพ้นจากการ เกิด แก่ เจ็บ ตาย สิ้นทุกซ์ สิ้นชาติ สันภพ
ไม่ต้องกลับมาเวียนว่ายตายเกิด ในวัฏภูลงสารอีกต่อไป

ท่านสาธุชนทั้งหลายทางที่จะทำให้จิตบริสุทธิ์ผ่องแผ้วนั้น มีอยู่ ทางเดียว คือ ทางที่สมเด็จพระบรมศาสดาทรงวางไว้อันได้แก่มหาสดี-บัฏฐาน ๔ ดังได้กล่าวมาแล้วข้างต้น ถ้าเราปรารถนาจะพาตนให้พ้น จากทุกข์มีความสันดีสุขอย่างแท้จริงแล้ว ขอจงน้อมรับมรดกชิ้นเอก ของสมเด็จพ่อด้วยการ ปฏิบัติวิปัสสนาในแนวสติปัฏฐาน ๔ นีเถิด ชีวิต ก็จะเข้าถึงที่สุดแห่งทุกข์ คือ พระนิพพาน

"ชีวิตที่ไม่มีการปฏิบัติธรรม เหมือนกับแผ่นดินที่ว่างเปล่า เหมือนกับ ภายนะที่ปราคจากอาหารย่อมหาประโยชน์อันใดมิได้"

"ผู้ปฏิบัติธรรม เปรียบเหมือนผู้ทรงพระไตรปิฏก เหมือนไม้จันหนึ่ ที่อยู่ในป่า ย่อมเป็นของหายาก"

วัฏฏสงสาร คือ การเวียนว่ายตายเกิดนี้เปรียบได้กับมหาสมุทร อันกว้างใหญ่ไพศาลมองไม่เห็นฝั่งสรรพสัตว์ทั้งหลายต่างกีหลงแหวกว่าย วนเวียนอยู่ในห้วงมหรรณพนั้นอย่างปราศจากจุดหมาย โดยไม่มีที่สิ้นสุด

แต่ถ้าได้ปฏิบัติวิบัสสนากรรมฐานจนบรรลุมรรคผล แม้เพียงขั้นต่ำเป็น พระอริยบุคคล ก็เท่ากับว่าได้ว่ายลัดตัดตรงไปยังฝั่งมหาสมุทรและ มองเห็นฝั่งรำไรอยู่เบื้องหน้า แล้วเมื่อว่ายต่อไป คือได้ปฏิบัติวิบัสสนา อีกไม่ซ้าไม่นานก็จะบรรลุถึงฝั่งคือ พระนิพพานได้ ไม่ต้องกลับมา เวียนว่าย ตายเกิดในวัฏฏสงสารอีกต่อไป จนตลอดนิรันดร์กาล

ดังที่ได้บรรยายหลักการปฏิบัติวิปัลสนากรรมฐานในแนว สติปัฏฐาน ๔ มาตั้งแต่ต้นก็พอที่ท่านสาธุชนทั้งหลายได้รู้แนวทางปฏิบัติ ได้พอสมควร

"การได้เห็นพระอริยะก็ดี การเข้าหาพระอริยะก็ดี ยังไม่ประเสริฐ เท่าการทำคนให้เป็นพระอริยะ"

ขอให้ท่านสาธุชนผู้สนใจในการปฏิบัติทั้งหลายจงได้สำเร็จมรรค สำเร็จผลไปในภายภาคหน้า ขอให้ได้ตำแหน่งแห่งที่พระโสดา พระสกิทาคามี พระอนาคามี พระอรหันต์ ตัดกิเลส เป็นสมุทเฉทปหานา เข้าสู้พระนิพพาน ในอนาคตกาลด้วยกันทุกท่านทุกคน เทอญ

#### ภาคปฏิบัติ

#### ข้อที่โยคีควรปฏิบัติ

- ผูกจิตไว้ในสติบัฏฐานทั้ง ๔
- ๒. สำรวมอินทรีย์ทั้ง ๖ ฅา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ
- ๓. กินน้อย นอนน้อย พูดน้อย แต่ปฏิบัติให้มาก

### ข้อที่โยคีควรยกเว้น

- ๑. เขียนหนังสือ ฮ่านหนังสือ
- ๒. เห็นแก่นอน ทำความเพียรน้อย ควรนอนวันละ ๔ ชั่วโมงเป็น อย่างมาก
- ๓. ม้วแต่คุย หาเพื่อนพูดเพื่อนคุย ไม่ตั้งใจกำหนด
- ๔. ชอบคลุกคลีกับหมู่ ไม่ชอบอยู่ตามลำพัง
- ๕. ไม่รู้ประมาณในการบริโภค (อีก ๕ คำจะอิ่มให้หยุด)
- จิตจับในอารมณ์โด ไม่กำหนดจิตในอารมณ์นั้น
   จิตหลุดไปในอาการโด ไม่กำหนดรู้ในอาการนั้น
- าวามกับวล

เมื่อตั้งใจปฏิบัติวิปัสสนาแล้ว ผู้ปฏิบัติจะต้องตัดสินใจ ตัดความ กังวลที่มีอยู่ให้หมดไปคือ

- ห่วงที่อยู่
   ห่วงการเดินทาง
   ห่วงถูกติ
   ห่วงถูกติ
   ห่วงการเดินทาง
   ห่วงการเด็บป่วย
   ห่วงการศึกษา
- ๙. ห่วงการศึกษา ๑๐. ห่วงอำนาจ

๕. ห่วงการงาน

### วิธีเริ่มปฏิบัติ

โปสู่เป้าหมายคือ มรรค ผล นิพพาน อันเป็นทางพันทุกซ์โดยเฉพาะ เพราะ ฉะนั้น โยคีผู้ปฏิบัติเมื่อได้ศึกษาข้อควรรู้เบื้องตันและหางตรง ฉะนั้น โยคีผู้ปฏิบัติเมื่อได้ศึกษาข้อควรรู้เบื้องตันและแนวทางปฏิบัติ พระโสพสญาณ คือ ญาณ ๑๖ ในทางปริชัติดังกล่าว มาข้างต้นแล้ว ก่อนเริ่มปฏิบัติต่อไป ผู้ประสงค์จะบรรลุผลในการ เจริญวันสมากรรมฐาน ควรจะตกลงใจให้แน่นอนแล้วเริ่มปฏิบัติและ ตลอดเวลาที่ปฏิบัติจำต้องสลัด ความนึกคิด เลิกละกิจกรรมในทางโลก โดยเด็ดขาดเสียชั่วระยะหนึ่ง ถ้าเป็นคฤหัสถ์ต้องรับไตรสรณาคมณ์ และรักษาคีล ๕ ศีล ๘ อุโบสถศัล หรืออาชีวัฏฐนกศัล คือ ศีลมีอาชีพ บริลุทธิ์ มีกายสุจริต ๓ วจีสุจริต ๔ และ อาชีพบริลุทธิ์เป็นองค์ที่ ๘ ถ้าเป็นสามเณรก็รักษาศีล ๑๐ ถ้าเป็นพระภิกษุก็รักษาศีล ๒๒๗ และ ตลอดเวลาที่อยู่ปฏิบัติธรรม ท่านท้ามการพูดจาดูหนิ่น เหยียดหยามผู้ใด หรือต่อ หรือที่อาสาดสาดสาดสนับน้ำเคารพลักการะ และต่อพระอุปัชฌาย์ ครูบาอาจารย์ มารดา บิดา ตลอดถึงผู้มีอุปการคุณ ทั้งหลาย

Dhamma from Ajahn Tong 7

#### FOREWORD

Sovacassatā etaih mangalamuttamani.
Obedience is the highest blessing.

Therefore, it doesn't matter if you hear or listen to the Dhamma, if you know it from sound, or if you [read it] from a treatise or from a book, so long as you are not stubborn or conceited, and you are endowed with *chanda* or satisfaction, the Buddha's Dhamma will certainly flow into your mind. This Dhamma will become great wholesomeness that will arise in the aggregates knower, of diseases that are both within and without.

It doesn't matter whom you have the listener, or the listener, or the listener.

It doesn't matter whom you hear or know the Dhamma from; we have to respect the Dhamma because it is all the teachings of the Buddha. In all the three worlds, only the true Dhamma of the Buddha Dhamma. We can see that on one occasion, the Buddha was sick and both in the daytime and nighttime. For example, he had to answer the Thera went to see the Buddha, who then asked Cunda Thera to recite even the Buddha respected the Dhamma. Therefore, it doesn't matter who is giving the Dhamma; we should respect it and be attentive and listen to it well.

Thus, I rejoice in all of your kindliness which is wholesome, that all of you get to listen to the Dhamma, to read this book. And I rejoice with Tan Paññāvaro who had searched for my teachings in order to have them published as a gift of Dhamma. It is a gift that exceeds all other gifts in this world. I rejoice in that, Sādhu.

Phra Rājabrahmācariya

(Venerable Ajahn Tong Sirimangalo)
Ecclesiastical Head of Hod District
Abbot of Wat Phradhatu Sri Chom Tong Voravihara
Director of the Vipassanā Meditation Center
September 21, 2005

#### CONTENTS

## Dhamma from Ajahn Tong 7

\* \* \* \* \*

#### A Dhamma Talk on the Great Discourse on the Four Foundations of Mindfulness 13 August 1994

Namo tassa bhagavato arahato sammā-sambuddhassa. Namo tassa bhagavato arahato sammā-sambuddhassa. Namo tassa bhagavato arahato sammā-sambuddhassa.

Ekāyano ayam bhikkhave maggo sattānam visuddhiyā sokaparidevānam samatikkamāya dukkhadomanassānam atihanmāya nāyassa adhigamāya nibbānassa sacchikiriyāya yadidam cattāro satipatthānā.

With this opportunity, I will talk on the true Dhamma and explain the teachings of the Buddha in order to train your controlling faculties as meditators, both ordained and lay, as time will permit. Today is Wan Goan (the day before Uposatha Day). According to the Chamma of this temple, people take the precepts and listen to the Dhamma. In listening to the Dhamma, there are five advantages. One, listeners get to listen to what they have never heard before, understand well. Three, doubts are destroyed. Four, views are bright.

Especially for listeners who wish to make their minds wholesome, even animals can obtain rebirth as heavenly beings by just listening [to the Dhamma], like the 500 bats that listened to monks recite the Dhamma in a cave. They lost their mindfulness, and letting go of the grasp of their feet on the ceiling, they fell down hitting their heads on the stones on the floor and died, all 500 of them. And they all obtain rebirth as deities in the *Tāvatinisa* heaven.

Another example is the heavenly being Manaduka. In a previous lifetime, he was a frog listening to the sound of Dhamma when a hunter stabbed his back with an iron spike and he died. When the frog died, he took rebirth as a heavenly being named Manaduka in the Tavatinsa heaven. This is one example. This is because of the great wholesomeness, which is widely mentioned in the Abhidhamma, that arises in the aggregates of living beings.

The word *living being* means one that is bounded. One that is bounded to the rounds of rebirth is called a *living being*. The mind

of a living being, so long as it hasn't reached the cessation of suffering and hasn't realized Nirvana, is buried in the 31 planes of existence here, which include the human world and the four states of woe. You'll also be bounded to the Brahma heaven world. If you still have defilements you will have to cycle. Therefore, by just listening, you obtain great wholesomeness.

Today you will get to listen to the *Mahā Satipaṭṭhāna Sutta*. How did this discourse come about? What was the Buddha's purpose in delivering it? How is it practiced? Also, what assurances are there? What are the benefits of the practice? Our meditators should know the value of the practice.

I will talk about the history of the Mahā Satipaṭihāna Sutta which is a discourse in the Mahā Vagga, Dīgha Nikāya, Tipiṭaka. The Buddha spoke to the monks and to the people of the Kuru state that no matter what that activity was that they were performing, whether it was business, gardening, farming or cooking, that they were to be mindful at all times.

Satipaṭṭhāna Sutta. When the Buddha saw that they had the foundation to understand the Dhamma, he delivered tand taught this Mahā Satipaṭṭhāna Sutta: Understand the main point of this, that this Mahā Satipaṭṭhāna Sutta: understand the main point of this, that this Mahā Satipaṭṭhāna Sutta: was delivered to the people of Kuru for the first time, because each of them has been developing the foundations of mindfulness. This is only in brief. Therefore, the Buddha taught the Mahā Satipaṭṭhāna Sutta in this state.

What was his purpose in teaching this discourse and of what benefit would it give to those who practice accordingly? The Buddha had five aims: (1) to purify [the mind]; (2) to get rid of sorrow and lamentation; (3) to get rid of pain and grief; (4) to reach the truth of life; and (5) to end suffering, which is Nirvana.

All these five points were given by the Buddha in the Mahā Satipaṭṭhāna Sutta for all living beings, because beings that have taken birth are tainted by defilements and various moods, such as the eight worldly dhammas. Both their body and mind are fraught with suffering. They don't know the truth about life, why they were born, the end point of life, its direction or destination. What is the point of life? Therefore, the Buddha taught this Mahā Satipaṭṭhāna Sutta in order to scrub away the taints, which are the defilements of all the living beings. Because living beings have all been born under the

power of defilements. If there are no defilements then there is no birth. Since they take birth, they bring defilements with them. Because of these defilements, they had to take birth as a human being. They are puthu, or solid, and andha, or blind. Putting them together, we have andhaputhu, which means both solid and blind. They are called andhaputhujjana, or those who are blind or those who are both solid and blind, meaning solid or blind under the power of defilements.

Turning people who are worldlings into good people second level? And how can we turn good people into noble ones people who take birth do so under the power of defilements. As accordance with the four foundations of mindfulness, their mind to the level of that of a good person. On Uposatha Days, they precepts, listen to the Dhamma, but they still don't have the chance to mindfulness in accordance with they ask for the five precepts or the Uposatha practice vipassanā in accordance with the four foundations of mindfulness. This is called a kalyāṇajjana.

The noble ones, on the other hand, are those who are earnest in the practice because it results in the paths and fruitions. How do answered this in the *Tipitaka* to the ascetic Subhadda who ordained when the Buddha was close to his parinibbāna. He said, "Ascetic subhadda, when the Dhamma-Vinaya exist, the paths and fruitions exist in our Dhamma-Vinaya. As long as the eightfold path exists, stream-enterers, once-returners and non-returners also exist, the Dhamma, this world will not be void of Arahants. These are words of guarantee. The Buddha guaranteed this in the Pāṭika Vagga, Dīgha Nikāya, they mentioned the periods of practice:

Palisambhidappatthei vassasahassam. The first thousand-year belongs to Arahants with analytical knowledge.

Chalabhiññehi vassasahassain

the six supernatural powers. The second thousand-year belongs to Arahants with

Tevijjehi vassasahassan

the threefold knowledge. The third thousand-year belongs to Arahants with

Sukkhavipassakehi vassasahassam.

Arahants who practice vipassanā entirely The fourth thousand-year is a period belonging to

Pāṭimokkhehi vassasahassain

The fifth thousand-year is a period for Arahants

stream-entry and once-returning. The year 2537 is in the third will become noble ones must train in and practice the four thousand-year period in the middle, where there are still noble ones stream-entry and once-returning. There are still stream-enterers foundations of mindfulness. Therefore, there must be the becoming of noble ones. People who The fifth thousand-year is a period belonging to Arahants who obtain The fifth thousand-year is a period of noble ones who obtair

they will become a noble one. This is one point. sattavisuddhiyā, for the purification of all living beings. Eventually becomes the stream entering the stream of Dhamma. This is called knowledge of the path. When the knowledge of the path arises, it knowledge in conformity, knowledge of change of lineage and the knowledge of delimitation of mind and matter up to the foundations of mindfulness, the knowledges will arise, starting from When there are training in and practice of the four

of gain, fame, praise, pleasure, disrepute or suffering, the mind won't what we want, there arise sorrow, gloominess of heart and loss of regrets and disappointments that we encounter. When we don't get reached the Dhamma, those who practice the Dhamma, can do tremble, because we have reached the Dhamma. Those who have hopes are fulfilled or if we were to encounter the worldly dhammas pride. When there is the practice of vipassana in accordance with the tour foundations of mindfulness, it doesn't matter whether or not our The second point concerns sokaparideva. This is the sorrow,

> sorrow. I will make a comparison with a story. sorrows for them. The practice of vipassana will cure people of their may blame or defame them, they won't be moved. There are no whatever, they are not touched by sorrow or regret. Though others

first-grade happiness, incomparable. These are the words of the Buddha. It is the greatest happiness. It is a happiness, arose. She took happiness and gladness back. This is true. and to relieve herself of the sorrow. Joy and pleasure, mental she had great concentration, she was able to cut away her concerns and filled with sorrow. So she came to Thailand and traveled up to four foundations of mindfulness at Wat Tapodaram (Ram Poeng). As Chiang Mai, where she practiced vipassana in accordance with the an accident, killing him. When his wife found out, she was very sad wife didn't go with him. That day he flew the plane and it crashed in went alone. They were always together like shadow. One day his flying airplanes. After he got married, wherever he went, he never There was a foreigner living in England who was a captain

accordance with the words of the Buddha: you won't be able to handle it, and sorrow will overpower you, in your children or other beloved relatives, and you don't practice, then If you feel sad from being separated from your parents, from

Sorrow arises from those who are loved Piyato Jāyate soko.

mind-objects. From it you will be able to resist and destroy sorrow and development of vipassană in accordance with the four foundations of mindfulness, which are the body, feelings, mind and becomes like a dike that is well-built. This arises from the practice that wasn't well-built. When we train the mind with vipassana, it mood hits us, we won't be able to get rid of it nor resist it, like a dike out sorrow. We have to build a dike, with training and practice, in vipassanā in accordance with the foundations of mind, when a bad order to fight with the various moods. If we don't train the mind with the four foundations of mindfulness, for it to serve as a dike to block Therefore, we should practice vipassană in accordance with

the United States, I met a doctor who was an anesthetist in the city of Regarding physical suffering, when I went to teach the Dhamma in The third point is to get rid of physical and mental suffering.

would be nice if he could come help treat them. I observed his that great pain. behavior and felt that he was really happy about being cured from that if the monks, novices or others at the temple became sick, it me and asked how he could help the Buddhist religion. So I told him mindfulness. That feeling will disappear. Before he left, he came to headache, contemplate on that feeling as a foundation of mindfulness. Whenever that unpleasant feeling arose from the vipassana meditation in accordance with the four foundations of whether there was a way to cure them. I told him to practice told me about the headaches he was suffering from and asked was an anesthetist, a doctor who specialized in giving anesthetics. He hear that. When I arrived, he hurried to see me and told me that he about it. When they announced that I was coming, he was happy to against the wall, but it still didn't go away. He didn't know what to do out loud because he couldn't stand the pain. He even hit his head Los Angeles. He was suffering from a headache so great that he cried

Therefore, physical and mental suffering are the true Dhamma. The Buddha called it *dhammānubhāvena* (by the power of the Dhamma) or *sakkatvā buddharatanam osatham uttamam varam* (having revered the jewel of the Buddha, the highest, the best medicine). I used to wonder how the Dhamma could be medicine. It's not like it's an herb. It's just words. But it's just we take that Dhamma to be our object of meditation. It's not that this medicine uses herbs, but the Dhamma is also a supreme herb. Therefore, no matter what the illness we're afflicted with is, whether we have a headache or a stomachache or we experience some other unpleasant feelings, we should get rid of it with the practice of the Dhamma, which is the practice of vipassanā. We will then be happy. When we're happy physically and mentally, then we're happy. Therefore, the practice is important. This is the third point.

The fourth point is reaching the truth about life. How much truth is there in this life? If we practice, then we get to realize the paths and fruitions. Because that which is in our body are just materiality-immateriality. The materiality and immateriality here are mixed with the three characteristics of existence, which are impermanence, suffering and non-self. They stay together. And we will know who we are. In the *Visuddhi Magga*, they talk about a layman who had two buffaloes. One night when he was sleeping soundly, the two buffaloes ran away from their stall. When he woke

up, he went to them and saw that they have disappeared. Only emptiness was left and he knew that the two buffaloes had run away by themselves. So he went out to look for them. Coincidentally, he saw two buffaloes that looked like his. He had been out looking for them in all directions, so he was very glad about that, thinking they were his. So he took them back to their stall and tied them there buffaloes again and he realized, "Hey, these aren't my buffaloes," that they actually belonged to someone else. It's a similar situation for meditators. Before we understood that there exist "us," "them," "iving beings," "individuals," "mine" and "yours." "Us" and "them" are conventions. "Khun ying," "khun nai," "novice," "this monk," "that monk," "phra krue," "chao khun," and the like, are in reality all just conventions.

When we contemplate in accordance with reality, there is nothing. There are only materiality and immateriality. When a self becomes involved, materiality-immateriality fall into the three characteristics of existence, in the uncertainty, in what is not the self. They fall into and stay in the three characteristics of existence in this way. We know things from the truth. All meditators must know the truth of who we are. It's all just materiality and immateriality. Things are conventions. As they are conventions in this way, that is, they non-self]. Materiality-immateriality are something impermanent, suffering and not ours. You will know things in accordance with reality in this way.

Once we know the truth in this way, we practice in order to progress in the paths and fruitions. We have to practice continuously. At the same time, we should be reviewing the knowledges regularly in order to cut away identity view, doubt and clinging to rules and rituals, and ultimately desire for form existence, desire for formless existence, conceit, restlessness and worry, and ignorance. And we will reach the end of life, which is Nirvana, the cessation of suffering. Therefore, the monks, novices and the lay people who give donations, keep the precepts and meditate, do so for the sake of reaching this point, that is, the paths, fruitions and Nirvana.

This cessation of suffering is the cessation of what? There are two types of cessation: the cessation of the attainment of fruition (phala-samāpatti) and the cessation of defilements. There are two types of attainments of fruition: nirutti-samāpatti and the attainment

of fruition. Nirutti-samāpatti is taking the objects of samatha. The attainment of fruition, on the other hand, is the object of vipassanā. The objects of vipassanā is taking materiality-immateriality to be objects for Nirvana. That is, cessation is the abandonment of defilements for a period of time. It is a way to wash away the defilements (cessation at the defilements). The phrase cessation of defilements refers to entering or leaving that attainment. Defilements then won't arise. They cease. They're calmed and pacified and they disappear. Though the five aggregates still remain, it doesn't matter whether or not they enter that attainment, they are nevertheless established in that fruition. Therefore, the result of entering that attainment does not fade away. It is stated in the Pañcapakaraṇa:

Phalapattikālato paṭṭhāya buddhi sampāpunāti dassanain uppannanti.

It doesn't matter whether or not they enter [the attainment], they are still considered to be standing in that fruition.

suffering. Comfort is the realizing of Nirvana. away from the mind, along with becoming and birth. It's the end of craving. The arrow is the mind. When the mind is without defilements, where will it go? The defilements or craving will all fall loosely, the arrow won't go far. It will fall near to you. The bow is of] the bow and arrow. When the bowstring is completely pulled suffering within you and me. The comparison I always make is so rise to suffering? It's the defilements. Craving is what gives rise to experiencing suffering for countless lifetimes. What is it that gives cycling in the rounds of birth and death. They have to keep cessation of both the aggregates and the defilements. This is another is the cessation of defilements. This is one point. The aggregates still back, the arrow will go far. If the bowstring is pulled back only that you understand this point of the Dhamma. It's [the comparison point. If living beings have not reached Nirvana, they have to keep exist but not the defilements. This is another point. There is also the Therefore, reaching this point is reaching Nirvana. Nirvana

The end of life for all living beings is Nirvana. Therefore, regarding the direction or the goal of life, you should know that we are walking toward that goal with the practice of the four foundations of mindfulness. The Buddha had five wishes, as already mentioned.

How can we fulfill these five wishes? By the development of the four foundations of mindfulness, that is, the contemplation of the body, contemplation of feelings, contemplation of mind and contemplation of mind-objects.

Contemplation of the body is to practice with our body. There is anapanasati, which is noting the breath. There are also [sections on] the bodily postures, mindfulness, clear comprehension, the elements and the impurity [of the body]. In contemplation of the body, there are both samatha and vipassanā. The breath is also both samatha and vipassanā. In the method of following the breath, you note the in-breath (assāsa) and the out-breath (passāsa). When you follow a long in-breath, note "breathing in." When you follow a long out-breath, note "breathing out." Anubandhanam means following the breath, the long in-breath and the long out-breath. Counting the breath is counting one, two, three, four, five. This is khaṇa-naya (the technique of counting).

In the correct practice, when you breathe in, you don't have to follow the breath. You don't have to watch counting the breath. What's right is when you breathe in, you note "rising." When you breathe out, you note "falling." This is called sambuddha-naya. It is vipassanā. Following the breath, on the other hand, counting the breath, is samatha. Because it's taking it from within. Things separate here. [Exercises on] bodily postures and clear comprehension are vipassanā. [Exercises on] the elements, the impurity [of the body] and the nine cemetery contemplations are samatha. They separate here. They separate at the objects that are [part of] contemplation of the body.

Contemplation of feelings refers to the pains, aches and soreness. Pain is an unpleasant feeling. Comfort is a pleasant feeling. Equanimity is a neutral feeling. Note them as they arise. If you're in pain, note "pain, pain." If you're in comfort, note "comfort, comfort." If you're neutral, note "neutral, neutral." They are just feelings.

[Contemplation of] the mind refers to good and bad thinking. Meditators are often distracted in their thoughts. They think about what they've done wrong, what they shouldn't have done but did because they were clouded by ignorance and fettered by craving. They don't know things in accordance with reality, so they did it. Then when they meditate, they become distracted. May meditators not be distracted.

The Buddha said to let the past be the past, the future be the future. Don't think about the past or the future. Take the present. Make the determination not to think about the past, not to think about the future, but take only the present moment. Think only about the present. As the past has gone, let it go.

The Buddha said to Aṅgulimāla that he was a great thief but he still attained Arahantship. He killed 999 people, cut off one finger for each person he killed, and had their fingers weaved into a garland, which he wore around his neck. So he had 999 fingers, with one finger left to reach 1000. He saw his mother from afar and went after her with the intention to kill her. The Buddha was at Jetavana Monastery and saw that Aṅgulimāla was going to kill his mother, if the Buddha himself didn't go and stop it, as there was no one else besides him that will. So the Buddha went to stop him. Aṅgulimāla ran after the Buddha but couldn't catch up to him, so he shouted at the Buddha to stop.

The Buddha said, "I have already stopped but you haven't."

Oh! Thinking about it in this way, Angulimāla stopped to think. It gave him mindfulness. The Buddha said that individuals who were heedless before but later aren't, brighten themselves and the world, like the moon freed from clouds. Angulimāla realized Arahantship. He noted only in the present moment. Therefore, whether it be good or bad thinking, just note the mind with "thinking, thinking." This is contemplation of the mind.

Contemplation of mind-objects refers to the five aggregates and the five hindrances. The five aggregates are not a problem. They are form, feelings, perception, mental formations and consciousness. Putting the five aggregates together we have materiality and immateriality. Form is materiality. Feelings, perceptions, mental formations and consciousness are immateriality. Putting them together, the five aggregates exist in materiality-immateriality. When we note "rising, falling," rising is materiality, falling is materiality, and that which knows is immateriality. These are materiality-immateriality, and materiality-immateriality are the five aggregates.

All the sufferings that are gathered together are...sankhittena pañcupādānakkhandhā dukkhā. All the sufferings are gathered at the five aggregates. That is, all the noting is done at the rise and fall [of the abdomen]. Rising is materiality. Falling is materiality. That

which knows is immateriality. So there is materiality-immateriality. There aren't any problems with materiality-immateriality.

The five hindrances, the suffering in this world, exist in every country, in everyone, at every age, of every nationality. These five hindrances are liking, disliking, sleepiness, distracting thoughts and doubt. They exist all around the world. The westerners have them, not just the Thais. The Africans have them, and so do the Mexicans. They exist everywhere without exception. Therefore, they're called nature, or dhamma. They exist. The salt at our house is salty. The salt at other people's houses is also salty. It's all the same all around the world in this way. So we note these things.

The Buddha calls them hindrances. If an individual is overpowered by these five things, that person can't succeed at anything. If you like something, note "liking, liking." If you don't like it, note "disliking, disliking." If you're sleepy, note "sleepy, if you're distracted in thoughts, note "distracted, distracted." If you are in doubt, note "doubting, doubting." Do this until you're calm. Then virtuous dhammas such as joy and concentration will arise. And the sign (nimitta) object then appears. You might see light, color, trees or mountains. Note them and the knowledges will arise in levels.

This is what you are all practicing, the way by which all the defilements will lessen and thin out. Our mind then won't be tainted and will be bright for the rest of our lives. Physical and mental suffering, which are diseases, will disappear. You will sleep well, and you will reach the truth, which is Nirvana, the cessation of suffering. This is how you can fulfill these five goals, that is, by the four foundations of mindfulness, or vipassanā. It doesn't matter whether we reach these goals in this lifetime or in future lifetimes.

But we have four assurances. One, we will be mindful at death. Two, when we die, we will head for good realms of existence, to heaven, for certain. We won't end up in states of woe. Three, we'll have the inclination, the germ in future births. Four, there are two results: the state of non-returning or Arahantship in this present lifetime. These four points are virtues. They are assurances for listeners and meditators who practice vipassanā meditation.

Therefore, I have talked about the history of the four foundations of mindfulness and the five wishes of the Buddha for [the practice of] the four foundations of mindfulness. I have talked

about how we can fulfill these five wishes and also about the four assurances. May you remember them and be strong and keep practicing for the sake of freedom from suffering. I have talked enough for the time being, so I'll stop here. Lastly, may the power of this Dhamma talk and the merits that you have earnestly made with calmness, be a support for meditation. May everyone of you realize the paths, fruitions and Nirvana as soon as possible. *Evain*.

# Principles Behind the Practice of Vipassanā Meditation

Namo tassa bhagavato arahato sammā-sambuddhassa.

Homage to the Fully-Enlightened One. May there be happiness and well-being for you, all those who are searching for freedom from suffering.

Now I will talk about the principles behind the practice of vipassanā meditation in accordance with the four foundations of mindfulness, which are the highest teachings of the Buddha, because they are teachings that transfer world beings out from the rounds of rebirth, with Nirvana as the ultimate [goal]. May you be earnest in listening so that you may practice accordingly and lead yourself out from suffering in accordance with your perfection of wisdom.

Our world today is filled with unrest, chaos and confusion. We are unable to escape from unwholesome things that have always been there. We are unable to get away from looking down on others, from jealousy, oppression, betrayal, exploitation, deceit, quarrels and murder. These things will probably still exist among human beings in general. All these unskillful things weren't created by nature, but by human beings themselves. Teachers of the various faiths and religions have all tried to find and establish a foundation so that by and happiness for the world.

The Lord Buddha, who is the teacher of the Buddhist religion, also did the same. But besides teaching human beings to do good and to refrain from evil, the Buddha also taught us to purify the mind, which is recorded in one of his teachings known as the "Ovāda-Pāṭimokkha":

Sabba pāpassa akaraṇam, kusalassūpasampadā, sacittapariyodapanam, etam buddhāna sāsanam. To refrain from all evil, to cultivate good, to purify the mind, this is the teachings of all the Buddhas.

The method by which the mind can be purified doesn't exist in any other religions in the world; it only exists in the Buddhist religion. Because the Buddha saw that in order for human beings to truly give up evil, they must first purify their mind, to free the mind from defilements. Once their mind has become purified, they won't

perform any more unwholesome deeds but will only do good, as the roots that cause unwholesome actions, that is, the defilements, have been destroyed.

According to Buddhism, every human mind by nature is impure, being cluttered by defilements which taint the mind; these defilements consist of greed, hatred and delusion. And it is precisely due to greed, hatred and delusion that human beings commit all kinds of unwholesome deeds.

# Samatha Meditation versus Vipassană Meditation

The method of mind purification as taught by the Buddha is what is known as *meditation*. There are two types of meditation in Buddhism: samatha meditation and vipassanā meditation. These two types of meditation differ both in their method of practice and in the results they yield. That is, samatha meditation aims at mundane peace by going for the jhānas in order to obtain mundane supernatural powers. It has the Brahma world as its highest destination. Vipassanā meditation, on the other hand, aims at supramundane peace, which is the peace that is freed from the world. It has Nirvana as its highest destination.

Samatha meditation takes a concept as its object of meditation; that is, it takes for its object of meditation the things that the world supposes and labels to be this and that, like, for example, the 10 kasinas. Vipassanā meditation, in contrast, takes ultimate reality as its object of meditation; that is, it concentrates on materiality and immateriality or the five aggregates which are true and real.

In practicing samatha meditation, one needs to consider one's predominant temperament. For example, those with a predominantly lustful temperament should develop meditation on the impurity of the body. Those with a predominantly hateful temperament should develop loving-kindness meditation. Those with a predominantly deluded temperament should develop mindfulness of breathing. Those with a predominantly faithful temperament should recollect the virtues of the Buddha. Vipassanā meditation, on the other hand, is suitable for all types of individuals, regardless of temperament.

Samatha meditation can purify the mind only temporarily, but vipassanā meditation can permanently purify the mind. Samatha meditation isn't able to lead its practitioner to the realization of the paths, fruitions and Nirvana, but it can lead to the attainment of mundane supernatural powers, such as *iddhividhī* (the ability to perform psychic powers, fly through the air, walk on water, dive into the earth, become invisible and shorten distances), the divine ear, the divine eye, the ability to know the mind of others, and the ability to recollect previous lifetimes. Although vipassanā meditation doesn't lead to the attainment of such mundane supernatural powers, it can lead its practitioner to the realization of the paths, fruitions and Nirvana.

Whatever the case, in order to realize the paths, fruitions and Nirvana, which is the highest goal in Buddhism, meditators may practice only vipassanā meditation without doing any samatha meditation, or they may first practice samatha meditation, aiming for the jhānas, and then practice vipassanā meditation using samatha meditation as a foundation, practicing continuously until the realization of the paths, fruitions and Nirvana. But meditators who practice only samatha meditation hoping to realize the paths, fruitions and Nirvana, can't succeed, like, for example, Āṭāra Kāṭāma and Uddaka Rāmaputta. I won't talk about samatha meditation here at this time, but I will only talk about vipassanā meditation.

The most complete principle in the practice of vipassanā meditation which appears in the *Mahā Satipaṭṭhāna Sutta* is the practice of vipassanā meditation in accordance with the foundations of mindfulness. This theory, said the Buddha, is the only way for the purification of the mind, for the freedom from suffering and for the realization of the paths, fruitions and Nirvana. This means that in order to purify the mind, reach the end of suffering and realize the paths, fruitions and Nirvana, there isn't any other way besides practicing in accordance with the theory of the four foundations of mindfulness.

## The Four Foundations of Mindfulness

The literal meaning of the  $P\bar{a}$ li word satipathana is the dhamma that is a place for the establishment of mindfulness. The practice of the four foundations of mindfulness is using mindfulness

to consider or note knowing at every moment of the conditions that arise via the body, feelings, mind and mind-objects or via the five aggregates. This can be divided into four categories:

- 1. Kāyānupassanā-satipaṭṭhāna means to use mindfulness to consider and note knowing the conditions that arise via the body or the aggregate of material form, like, for example, in walking meditation noting "right stepping, left stepping," or in noting the inbreaths and the out-breaths and knowing the rise and fall of the abdomen (that is, noting "rising, falling").
- 2. Vedanānupassanā-satipaṭṭhāna means to use mindfulness to consider and note knowing the conditions that arise via feelings or the aggregate of feelings, like, for example, in knowing and noting when a pleasant or unpleasant feeling arises, knowing that one is feeling happy or miserable and what it's like; or if one is experiencing a neither-pleasant-nor-unpleasant feeling (i.e., feeling neutral), then one's mind is clear about that.
- 3. Cittānupassanā-satipaṭṭhāna means to use mindfulness to consider and note knowing the conditions that arise via the mind or the aggregate of consciousness, like, for example, in knowing and noting the mood of the mind; whether the mind is filled with lust, anger, delusion, sloth, distraction or calm, then know that the mind is in that mood.
- 4. Dhammānupassanā-satipaṭṭhāna means to use mindfulness to consider and note knowing the conditions that arise via the mind that is the aggregate of perception and the aggregate of mental formations. The aggregate of perception is the ability to remember. The aggregate of mental formations is the thinking. Whenever we think of something, we have to note knowing whatever we are thinking of; or, when a hindrance—satisfaction, dissatisfaction, sleepiness, distraction or doubt—arises, then we have to note knowing that mood.

In summary, the practice of the foundations of mindfulness is just using mindfulness to consider and note knowing at every moment what we are doing as we are doing it, or what we are feeling or thinking. In all cases, we consider only the present moment, not even one second into the past or the future.

The four foundations of mindfulness make up the true heart of the teachings of the Buddha. He repeatedly taught the four foundations of mindfulness to his disciples, from the day of his enlightenment until the day of his parinibbāna. In addition, the

Buddha clearly guaranteed the following in the Mahā Satipaṭṭhāna Sutta:

Ekāyano ayani bhikkhave maggo sattānam visuddhiyā sokaparidevānam samatikkamāya dukkhadomanassānam atthanmāya nāyassa adhigamāya nibbānassa sacchikiriyāya yadidam cattāro sattpaṭthānā.

This is the only way, bhikkhus, for the purification of living beings, for the overcoming of sorrow and lamentation, for the destruction of pain and grief, for reaching the right path, for the realization of Nirvana, namely, the four foundations of mindfulness.

The Buddhas and their groups of disciples, both in the past and in the future, all must develop vipassanā meditation in order to be able to realize Nirvana, as guaranteed by the Pāli text:

Yeneva yanti nibbānam buddhā tesañca sāvakā ekāyanena maggena satipaṭṭhānasaññinā.

All the Buddhas and their Arahant disciples have realized Nirvana following the only way, and that way is the four foundations of mindfulness.

The Buddha calls it the ekāyana magga, or the principal path, because:

- 1. It is a path discovered by the Buddha himself alone.
- 2. It is a path that exists only in Buddhism.
- 3. It is a path that must be individually walked on; no one can walk it for another.
- 4. It is a straight path, with no forks in it.
- 5. It is a path that leads to only one destination, that is, to Nirvana.

#### Rising, Falling

On one occasion when the Buddha was living at Sāvatthī, a heavenly being with a question about the Dhamma approached the Buddha and asked him:

Antojatā bahijatā jatāya jatitā pajā tam tam gotama pucchāmi ko imam vijataye jatam.

Ven. Gotama, living beings in this world are in turmoil both within and without, being bounded by chaos. How can this turmoil and chaos be cleared up?

The Buddha replied in the Pāli:

Sīle patiṭṭhāya naro sapañño cittain paññañca bhāvayain ātāpī nipako bhikkhu so imam vijaṭaye jaṭaim.

Those established in virtue who practice to give rise to concentration and to the wisdom of vipassanā, will be able to clear up the turmoil and chaos in this world.

The turmoil and chaos are the defilements of greed, hatred and delusion that constantly create trouble in our mind. In practice, how can we become established in virtue, developed in concentration and the wisdom of vipassanā in accordance with the Buddha's word? Where is virtue, concentration and wisdom?

In one set of walking meditation or in one set of noting rising and falling, there is the practice of virtue, concentration and wisdom. The mind that is careful in the rise and fall of the abdomen is virtuous. The mind that is together with the rise and fall is concentrating. That which knows the rise and fall is wisdom. Consequently, virtue, concentration and wisdom exist in the rise and fall of the abdomen.

Virtue as a factor of the practice is different from the five, eight, ten or 227 precepts, which make up mundane virtue. They are precepts which allow people to distinguish right from wrong, good from evil, to know about bad karma, merits, advantages, disadvantages, the beneficial and unbeneficial. But the virtue in the practice is virtue as a factor of the path. It is virtue on the supramundane level that will take you to the paths, fruitions and Nirvana, in accordance with the [following] summary of virtue:

Silena nibbutin yanti. With virtue they go to Nirvana.

Whenever virtue, concentration and wisdom arise, the eightfold path is also there. Because the eightfold path consists of right view, right thoughts, right speech, right action, right livelihood, right efforts, right mindfulness and right concentration, where right

view and right thoughts make up wisdom; right speech, right action and right livelihood make up virtue; and right efforts, right mindfulness and right concentration make up concentration. Therefore, whenever we practice virtue, concentration and wisdom, it means we are already completely practicing the eightfold path. That is, the eightfold path exists in the rise and fall of the abdomen.

How do the three characteristics of existence exist in the rise and fall of the abdomen?

We know and see how the rise and fall arise, stay for a while and then cease, and then how they arise and cease again, taking turns in this way. This condition is called *impermanence*. As we continue noting, feeling arises and we feel pains and aches here and there. This condition is called *suffering*. When we note "rise," we can't stop whether it be the rising condition or physical pain, we can't control anything. This condition is called *non-self*.

Therefore, while we establish mindfulness noting at the body, feelings, mind and mind-objects, the characteristics of impermanence, suffering and non-self intertwine with materiality and immateriality, which we are always noting. Where materiality and immateriality arise, the three characteristics of existence are also there. It is like when you see a tiger, you see its stripes as well. That is, the three characteristics of existence exist in the rise and fall of the abdomen.

According to theoretical principles, developing vipassanā requires that we take the five aggregates as the object of meditation. The five aggregates are material form, feelings, perception, mental formations, and consciousness. Material form is materiality (body). immateriality (mind). Therefore, when we narrow down the five aggregates, we have materiality? Isn't "rising" know whether it is rising or falling is immateriality. Therefore, same as making the five aggregates the objects of meditation. Where materiality-immateriality the objects of meditation. Where materiality-immateriality exist, the five aggregates exist as well.

In sitting meditation, how do "rising" and "falling" exist in the five aggregates?

The abdomen rising and falling is the aggregate of material form. Feeling happy, miserable or neutral is the aggregate of feelings. Remembering that the abdomen rises and falls is the aggregate of perception. Whether the abdomen rises a lot or a little is the aggregate of mental formations. That which knows the rising and falling is the aggregate of consciousness. Therefore, "rising" and "falling" exist in the five aggregates in this way.

In walking meditation, how do "right stepping" and "left stepping" exist in the five aggregates?

The right foot stepping forward and the left foot stepping forward make up the aggregate of material form. Feeling happy, miserable or neutral is the aggregate of feelings. Remembering that the right foot steps forward and the left foot steps forward is the aggregate of perception. Whether you're walking slowly or quickly is the aggregate of mental formations. That which knows the walking is the aggregate of consciousness. In walking meditation, when you take just one step forward, the five aggregates have already arisen. Therefore, "right stepping" and "left stepping" exist in the five aggregates in this way.

There is a very high value attached to "rising" and "falling." It is like one medicine pill that consists of various kinds of ingredients that are of value. That is, there are various types of goodness found in one place. In addition to virtue, concentration, wisdom, the eightfold path and the three characteristics of existence, the 37 requisites of enlightenment also exist in the rise and fall of the abdomen. The 37 requisites of enlightenment are the four foundations of mindfulness, the four supreme efforts, the four bases of psychic power, the five controlling faculties, the five powers, the seven factors of enlightenment and the eight factors of the path. All these are contained in the rise and fall of the abdomen.

How do the four foundations of mindfulness exist in the rise and fall of the abdomen?

Noting "rising" and "falling" is contemplation of the body. Noting the pains and aches that arise is contemplation of feelings. Noting the thinking that arises is contemplation of mind. Noting the five hindrances that arise is contemplation of mind-objects. The four

foundations of mindfulness, thus, exist in the rise and fall of the abdomen in this way.

How do the four supreme efforts exist in the rise and fall of the

The restraint and care in noting are part of the effort to avoid unwholesome states. Defilements cannot arise during the noting because of the effort to abandon unwholesome states. The noting and wholesome states. Guarding the object of meditation with mindfulness so there are no distractions is the effort to maintain wholesome states. The four supreme efforts, thus, exist in the rise and fall of the abdomen in this way.

How do the four bases of psychic power exist in the rise and fall of the abdomen?

Satisfaction in the practice is will (*chanda*). Perseverance in the practice is energy (*viriya*). Attention in noting the object of meditation is mind (*citta*). Consideration of the causes and effects in the noting is investigation (*vimainsā*). These are the four bases of psychic power, and they also exist in the rise and fall in this way.

How do the five controlling faculties and the five powers exist in the rise and fall of the abdomen?

The controlling faculties are influential in the fulfillment of one's duties. Confidence in the practice is faith. Perseverance in the practice is energy. Recollecting in the practice is mindfulness. Unwavering determination in the object of meditation being noted is concentration. The mind that clearly knows the object of meditation is wisdom.

As the faculties are influential and perform their duties in materiality and immateriality, with virtue, concentration and wisdom, with the present moment is the controlling faculty of faith. not sleeping a lot, but practicing a lot are part of the controlling faculty of energy. Being able to recollect and know before mindfulness. Binding the mind so it doesn't forget materiality-immateriality and having mindfulness and clear comprehension at all

times are part of the controlling faculty of concentration. The wisdom that knows the present moment, that knows materiality-immateriality, the three characteristics of existence, the paths, fruitions and Nirvana, or knows the wisdom of vipassanā is the controlling faculty of wisdom. The five controlling faculties and the five powers, thus, exist in the rise and fall of the abdomen in this way.

How do the seven factors of enlightenment exist in the rise and fall of the abdomen?

The practice of the four foundations of mindfulness is mindfulness (sati). When mindfulness has arisen, there arises an investigation into the states of dhamma. This is investigation-of-states (dhamma-vicaya). When investigation-of-states has arisen, effort arises. This is energy (viriya). When energy has arisen, delight arises. This is joy (pti). When joy has arisen, tranquility arises. This is tranquility (passaddhi). When tranquility has arisen, determination arises. This is concentration (samādhi). When concentration has arisen, letting go arises. This is equanimity (upekkhā).

Equanimity here is the same as the equanimity in the knowledge of equanimity about formations. The state (sabhāva) is the same, like the Ping River and the Wang River, where the water is the same but their locations are different. The state, on the other hand, is the same. The seven factors of enlightenment, thus, exist in the rise and fall of the abdomen in this way.

When the seven factors of enlightenment have arisen, the eightfold path also arises. How does it arise? It has arisen since the start of the practice of virtue, concentration and wisdom, as discussed above. In the practice of the eightfold path, it is said that right view is comparable to a train locomotive. The remaining seven factors of the path are like seven railroad cars, one following the other. When the locomotive runs, it will pull the first railroad car with it. The first railroad car will in turn pull the second railroad car. The second railroad car will pull the third, and on it goes until the seventh railroad car. When the train with its seven railroad cars move together at high speed, the cars become one group and they are able to head for the destination together.

The same goes for the eightfold path. Once right view arises, the remaining factors from right thoughts to right concentration also arise. When right concentration has arisen, then right knowledge also

arises. When right knowledge has arisen, right release then arises. This is the state (sabhāva) in which the defilements have been destroyed by the knowledge of the path.

In practice, the four knowledges—that is, the knowledge in conformity, knowledge of change of lineage, knowledge of the path and knowledge of fruition—will arise for a duration of the blink of an eye, one after the other without a break. These four knowledges arise for a very short duration—even a bolt of lightning lasts longer.

When the knowledge of the path arises, it has as its fruit Nirvana, which is a clear understanding of the truth of the cessation of suffering. Once clear understanding in the truth of the cessation of suffering has been obtained, there will also be a clear understanding of the truth of suffering, the truth of the origin of suffering and the truth of the path leading to the cessation of suffering, all at the same time.

It's like when a lamp is lit, the oil dries up and the wick burns. At the same time when light appears, darkness disappears. The lit lamp that dried up the oil is like the knowledge of the path leading to clear understanding of the cessation [of suffering], that is, the drying up of defilements. The wick is like the knowledge of the path that notes knowing in the suffering. The lamp that has dispelled origin [of suffering]. The lamp that has abandoned the knowledge of the path producing the path [leading to the cessation of suffering].

The clear understanding that arises from the realization of the knowledge of the path is called *ñāṇadassanavisuddhi*, which is a clear understanding that is pure, into the noble truths. It is knowing into the supramundane, or what we call *obtaining the eye of Dhamma*.

How do the 16 knowledges exist in the rise and fall of the abdomen?

When mindfulness is brought to note the four dhammas which are body, feelings, mind and mind-objects, there will appear 16 types of characteristics, which are the 16 knowledges. They will arise in the following order:

1. Knowledge of delimitation of mind and matter, the knowledge that causes familiarity with materiality-immateriality

- 2. Knowledge of discerning cause and condition, the knowledge that sees the causes of materiality-immateriality
- 3. Knowledge of comprehension, the knowledge that sees the three characteristics of existence (impermanence, suffering and nonself) of materiality-immateriality
- 4. Knowledge of arising and ceasing, the knowledge that sees the arising and passing away of materiality-immateriality in accordance with reality
- 5. Knowledge of contemplation of dissolution, the knowledge that sees only cessation
- 6. Knowledge of awareness of fearfulness, the knowledge that sees materiality-immateriality as a danger
- 7. Knowledge of disadvantage, the knowledge that sees materiality-immateriality as a disadvantage
- 8. Knowledge of disenchantment, the knowledge that is bored with possessing materiality-immateriality
- 9. Knowledge of desire for deliverance, the knowledge that desires to be freed from possessing materiality-immateriality
- 10. Knowledge of reflection, the knowledge that tries in carnest to be free from possessing materiality-immateriality
- 11. Knowledge of equanimity about formations, the knowledge that considers materiality-immateriality with equanimity
- 12. Knowledge in conformity, the knowledge that knows the object of meditation, materiality-immateriality, for the last time before the realization of the path and fruition
- 13. Knowledge of change of lineage, the knowledge that cuts the lineage of the worldlings in order to enter the lineage of the noble ones
- 14. Knowledge of the path, the knowledge that enters the lineage of the noble ones; defilements are destroyed by this knowledge
- 15. Knowledge of fruition, the knowledge that has Nirvana as its object inherited from the knowledge of the path
- 16. Knowledge of reviewing, the knowledge that considers the path, fruition and Nirvana that just passed

These 16 knowledges will arise by themselves during the practice. For each knowledge, there will appear characteristics via the mind, arising for the meditator in levels. The 16 knowledges, thus, exist in the rise and fall of the abdomen in this way.

of them in total, as already described earlier. arises from meditation is called knowledge (ñāṇa), and there are 16 with none omitted, and is the same for everyone. The wisdom that arise to the meditator in levels. It is strangely arranged into levels, experienced or realized it in your own mind. It is not from listening arise. It is called clear knowing and seeing because you have reality. If you don't practice vipassanā meditation, this wisdom can't [to teachings] nor from thinking it out yourself. This wisdom will wisdom that clearly knows the truth about life in accordance with that arises from the practice of the foundations of mindfulness is the with causes and effects that are related to one another. The wisdom world for the sake of freedom. It is peaceful, certain and endowed concentration giving rise to wisdom, and wisdom purifying the mind. the hidden nature discovered by the Buddha, who taught it to the When the mind is pure, you reach the cessation of suffering, which is In truth, the Buddha's vipassanā is virtue giving rise to concentration,

# Cutting Off the Roots of the Rounds of Rebirth

The roots of the rounds of rebirth are the causes why world beings have to cycle in the rounds of birth and death. They are things that block, lure and detain, causing living beings to keep cycling. The Buddha pointed out the reason why all the world beings still can't attain the paths, fruitions and Nirvana, and that is because their mind is still bound to sense-objects. Therefore, those who will walk the way toward the paths, fruitions and Nirvana, must first cut the roots of the rounds of rebirth.

Khanda means aggregate, or something that is there but is heading for loss. Loss of what? Loss of beauty, loss of happiness, loss of certainty and loss of self. These four things—beauty, happiness, certainty and selfness—are the roots of the rounds of rebirth by which those who don't catch on will be lured toward delusion, because they are things that entice the heart. The practice of vipassanā in accordance with the four foundations of mindfulness is for the sake of destroying the roots of the rounds of rebirth.

Meditators who have practiced contemplation of the body will get rid of [the idea of] beauty, that is, the delusion thinking that this or that is beautiful, like, for example, seeing that the body is beautiful and desirable. Once they get a chance to develop vipassanā

noting the body, by taking "rising, falling" as the object of meditation, the defilement of sensual lust lessens. The mind will be at peace, free from lust. They won't be deluded even by beauty in the sense-spheres, such as the human world and the world of heavenly beings. The mind will aim only for Nirvana.

Meditators who have practiced contemplation of feeling will get rid of the attachment to happiness, that is, the delusion thinking that this or that is happiness and desiring that happiness forever. Once they get a chance to develop vipassanā constantly noting feelings, by taking "pain" or "hurting" as the object of meditation, their mind will become used to nature, which is the state (sabhāva) of that feeling. This will make them feel like they can live however, it's all okay—cold is okay, hot is okay, some pains and aches are okay. The mind, thus, will not become agitated and then suffer accordingly following these sense-objects. It will see in accordance with reality that things are just the way they are. The mind won't be states of dhamma. The mind will always understand those kinds of states of dhamma. The mind will only rejoice in the paths, fruitions and Nirvana.

Meditators who have practiced contemplation of the mind will get rid of [the idea of] certainty, that is, the delusion thinking that this or that is something certain, and that it will last forever. Once they get a chance to develop vipassanā by taking the mind as the object of meditation, they will always see the changes in various kinds of things. One minute we think this way, the next we think in another way, and so it keeps changing. It is uncertain. However the various events in the world may change, the mind that is watching that state (sabhāva) will be used to the changes. The mind will be able to catch on to the states of dhamma. And, thus, it will be able to get rid of the delusion thinking that things are certain. The mind will then delight only in Nirvana.

Meditators who have developed contemplation of mind-objects will get rid of [the idea of] self, that is, the delusion thinking that this or that is self. Up to now world beings all don't know what the true self is. They can't ask themselves and can't answer themselves. They don't know that this self is just materiality-immateriality. Once they get a chance to develop vipassanā by taking mind-objects as the object of meditation, they will see that living beings, individuals and the self don't exist. Only materiality-immateriality exist. So they will understand in accordance with

reality and won't be attached to the self. They will catch on to the states of dhamma. The mind will delight in only Nirvana.

In brief, the development of vipassanā in accordance with the four foundations of mindfulness will destroy vipallāsa-dhamma, which is the wrong view of the four types of real states of dhamma. That is, the contemplation of body will destroy the perversion of seeing the unattractive as attractive. The contemplation of feelings will destroy the perversion of seeing what is suffering as happiness. The contemplation of mind will destroy the perversion of seeing what is impermanent as permanent. The contemplation of mindobjects will destroy the perversion of seeing what is inspermanent as permanent.

Thus, once meditators have developed vipassanā in accordance with the four foundations of mindfulness as described here, they will be able to cut the roots of the rounds of rebirth. They won't be deluded about the states of dhamma and will be able to see everything in accordance with reality. Their mind will only experience calm and coolness, which is true peace and happiness.

It isn't always necessary that the meditator be an ordained person in order to practice vipassanā for the purification of the mind. Those who aren't ordained can practice the Dhamma with results as well, because purification of the mind is the truth of life and is something natural, and thus is not restricted by gender, race, class, nationality or religion. When they come to practice, they will all obtain the same results, with the difference being the length of time it takes. It is the same with all the scientific theories, such as the law of gravity. If a person were to throw something up into the air, it doesn't matter who that person is, where they are throwing it or when, that thing thrown up must always fall back down onto the ground.

## Important Principles in the Practice

There are four important principles in the practice of vipassanā in accordance with the four foundations of mindfulness.

# 1. You have to note the conditions in the present moment.

Whether you note "rising, falling" or "right stepping, left stepping," you have to note them in the present moment. The mind that notes "rising" and the rising of the abdomen must be

simultaneous. Don't let one be before or after the other. The mind that notes "falling" and the falling of the abdomen must be simultaneous. Don't let one be before or after the other. When we note "right" we must lift our right foot up immediately. When we note "step" we must move our foot forward immediately. When we note "-ing" we must place our foot on the ground simultaneously. We practice in the same way for the left foot as the right foot.

# 2. The practice must consist of [the following] three good qualities:

- Energy (ātāpī): perseverance and earnestness; doing it seriously.
- 2. Mindfulness (*satimā*): mindfulness that recollects and knows the materiality and immateriality that arise.
- 3. Clear comprehension (sampajāno): mindfulness that follows and notes knowing the materiality and immateriality at all times, like a person who rocks a cradle; their eyesight must follow the rope of the cradle at all times.

## 3. Meditate continuously in a line.

After you do the mindful prostration, start walking meditation following the schedule you have set up for yourself. After you walk, you have to sit meditation and continue your noting. Don't take a break, allowing a gap to form in mindfulness. If you stop to rest for too long a time, a gap forms in mindfulness and the concentration that has gathered itself from the start will begin to fall apart. The controlling faculties and the powers won't have strength. While you are resting, you [also] have to be mindful to note the various minor bodily activities, such as taking a shower, eating, defecating, sleeping, stretching and bending.

# 4. The five controlling faculties and powers must be balanced.

Faith must be balanced with wisdom. Effort must be balanced with concentration. Mindfulness is the supervisor. The more we have of this mindfulness, the better it will be. If faith is great but wisdom is weak, greed will take control. If wisdom is great but faith is weak, doubt will take control. If energy is great but concentration is weak, distracting thoughts (uddhacca) will take control. If concentration is great, but energy is weak, sleepiness (thīma-middha) will take control.

Maintain mindfulness in the middle. Try to cut away that which is in excess, and strengthen what is weak. Try to compromise and balance them like how Sarathi kept a pair of horses running at the same speed. Whether the practice gives slow or quick results depends on adjusting these controlling faculties and powers.

# Why must there be so much emphasis on the present moment?

Because if we don't note the conditions in the present moment, the practice won't yield results, for momentary concentration won't be able to gather itself. But if the noting is done in the present moment, momentary concentration will gather itself well, and the controlling faculties and powers, which are faith, energy, mindfulness, concentration and wisdom, will increase in great strength. It is like a knife that is well-sharpened; it becomes useful.

Noting in the present moment is like the cat that is catching mice. If the mouse hasn't arrived and the cat tries to catch it, the cat won't get the mouse, for it is going into the future. If the mouse has already gone, and the cat tries to catch it, the cat won't get the mouse, for it has become the past. If the mouse arrives and the cat happens to try and catch it at this time, the cat will get the mouse, for it is in the present moment.

Noting in the present moment is something important, allowing momentary concentration to gather itself well. When our practice reaches the fourteenth knowledge, or the knowledge of the path, the controlling faculties and powers that possess great strength and have gathered themselves correctly, will perform the function of destroying the defilements by themselves automatically without requiring any of our interference. We only have to practice correctly in accordance with the principles that have already been described here.

This is like rice farmers who are responsible for loosening the soil, giving fertilizer, draining water into the fields, and then planting the rice seedlings in accordance with the principles of correct farming. They don't need to think about when the rice will form ears; when the time comes, they will form ears on their own.

## The Importance of Noting

What importance is there in noting? Noting is the heart of the practice of vipassanā. It is the job of mindfulness that it must follow and keep noting, follow and keep knowing, at all times. It is the way to cut the states of dhamma. Noting continuously makes concentration grow strong and closes the leaking holes to prevent evil from flowing into the mind. We will be able to see the rising and ceasing of materiality-immateriality at all times and to clearly see the three characteristics of existence. Therefore, we must at all times keep noting the objects that arise via the body, feelings, mind and mind-objects. If life is going to have value, it will be when we note knowing the conditions.

The benefits of the form "-ing" are the following: It is one way to strengthen momentary concentration so that it has energy. It divides materiality and immateriality so they become disconnected, with a gap, so that you are able to clearly see materiality-immateriality, to clearly see impermanence, suffering and non-self.

According to principles, if we were to summarize the method of vipassana meditation practice in accordance with the four foundations of mindfulness, we could summarize that we take materiality-immateriality to be our objects of meditation in our noting, so that we may see the true conditions of materiality-immateriality, that they are impermanent, or unstable, suffering, or hard to endure, and non-self, or without a self. Clear seeing of the three characteristics is seeing the true conditions of materiality-immateriality with the wisdom that arises from the practice, not seeing from listening [to teachings] or from thinking things out vipassana.

The most important point is that the three characteristics that will give rise to the knowledge of vipassanā must be the three characteristics that come from objects of meditation that are part of ultimate reality (paramatiha-ārammaṇa), and not from objects of meditation that are part of conceptual reality (paññatti-ārammaṇa). In other words, when you clearly see that materiality-immateriality and the five aggregates are impermanent, suffering and non-self, that is, there are no living beings, individuals or a self involved, then they become the three characteristics that can give rise to the knowledge of vipassanā.

In order to develop vipassanā so that it will give rise to the wisdom to see the three characteristics of existence, you have to concentrate on materiality-immateriality as objects of meditation in arising and ceasing. Once concentration has gathered itself well, the mind that once liked to struggle and waver in the various objects, we will become calm, stilled and stable in the object that is being noted. We will know and see things that we have never known nor seen and seen the reality that there are only materiality-immateriality that take turn working as a pair.

When the noting is done more clearly, you will see that not stable. You will only always see the impermanence of that object of meditation. When you note the object that has arisen, that object then ceases right away, and a new object comes to take its place. They switch back and forth. The clear understanding that arises from the knowledge (naṇa) while we are noting that materiality-immateriality (aniccānupassanā).

Once there is clear understanding into the impermanence of materiality-immateriality, when you are noting the arising and ceasing of materiality-immateriality, the unpleasant feeling that arises from aches, pains and numbness will come in to interfere and disturb the mind, destroying the calm and stability that exist then. The clear understanding of the suffering and torture caused by suffering (dukkhānupassanā).

While you are noting the condition, whether it be the arising and ceasing of materiality-immateriality, or the suffering and torture arising from unpleasant feelings, you see that it is not under anyone's control. It is as it is in accordance with the states of dhamma. The clear understanding of this kind of truth is called *contemplation of non-self (anattānupassanā)*.

Once you have developed vipassanā until wisdom arises, and you see the three characteristics in this way, the wisdom then starts to inch slowly toward the paths, fruitions and Nirvana.

There are three dhammas that obscure the three characteristics of existence. Continuity (santatt) obscures impermanence. It is the dhamma that obscures materiality-

immateriality, making us see them to be permanent or lasting. Body postures obscure suffering. Every body posture, whether it be sitting, lying down, standing, or walking, all consists of suffering. Because of the obscurity caused by the changing of postures, however, we don't see the suffering. So we say body postures obscure suffering. Solidity (ghana-saññā) obscures selflessness, so we see them as living beings, individuals, the self, us and them; this gives rise to attractive and desirable sense-objects. If we were to take them apart, they are [actually] something dirty, rotten and decayed. Thus, in this way, we say solidity obscures selflessness.

practice is called the knowledge of the path of Arahantship (arahatta-magga-ñāṇa). It functions to completely destroy the fine path of non-returning (anāgāmi-magga-ñāṇa). It functions to arises in the third stage of the practice is called the knowledge of the coarse. The knowledge of the path that arises in the second stage of each stage are different in their power to destroy defilements. That is, coarseness and fineness. And the knowledge of the path belonging to defilements that remain. knowledge of the path that arises in the last and highest stage of the completely destroy defilements that are the least coarse. The defilements that are slightly coarse. The knowledge of the path that (sakadāgāmi-magga-ñāṇa). It functions to completely destroy the practice is called the knowledge of the path of once-returning ñāṇa). It functions to completely destroy defilements that are very is called the knowledge of the path of stream-entry (sotapatti-maggathe knowledge of the path that arises in the first stage of the practice stage are known by the same name but they differ in their degree of divided into four stages. The knowledges (ñāṇa) that belong to each In any case, the practice of vipassana meditation can be

Furthermore, in the practice, in order to enter the knowledge of the path, we have to do so via one of the characteristics of existence, that is, via the sign of impermanence, suffering or non-self. If the rise and fall of the abdomen increase in speed, this indicates the impermanence of materiality-immateriality. When the mind ceases during this time, then [the meditator] enters the knowledge of the path via the sign of impermanence. This is called the signless path (animitta-magga). If the rise and fall of the abdomen are not even, and the meditator feels uncomfortable, having to experience forceful feelings, this indicates the suffering of materiality-immateriality. When the mind ceases during this time,

then [the meditator] enters the knowledge of the path via the sign of suffering. This is called the *desireless path* (*appanihita-magga*). If the rise and fall of the abdomen become lighter and finer, this indicates the selflessness of materiality-immateriality. When the mind ceases during this time, then [the meditator] enters the knowledge of the path via the sign of non-self. This is called the *emptiness path* (*suññata-magga*). The realization of the paths, fruitions and Nirvana can only occur via one of these three conditions.

# The Fetters Abandoned and the Noble Ones

The defilements that are responsible for the impurity of the human mind and that bind world beings to the rounds of rebirth are called *fetters*, of which there are ten:

- 1. Identity view (sakkāya-diṭihi): the holding-on to a self or the wrong understanding of true materiality-immateriality
- 2. Doubt ( $vicikicch\bar{a}$ ): doubt in, for example, the Buddha, Dhamma and Sangha
- 3. Clinging to rules and rituals (sīlabbata-parāmāsa): wrong practice of customs
- 4. Sensual lust (*kāma-rāga*): delight in forms, sounds, smells, tastes, touch and mind-objects
- 5. Aversion (patigha): anger
- 6. Desire for fine-material existence (rūpa-rāga): delight in the fine-material jhānas
- 7. Desire for immaterial existence ( $ar\bar{u}pa-r\bar{a}ga$ ): delight in the immaterial jhānas
- 8. Conceit (māna): pride
- 9. Restlessness (uddhacca): distraction
- 10. Ignorance (avijjä): the inability to understand clearly

## The mind of a stream-enterer

For those who have realized the initial stage of the paths and fruitions, that is, for those who are stream-enterers, three fetters have been completely destroyed: identity view, doubt and clinging to rules and rituals. The eight strong form of fetters that are also destroyed are: (1) strong form of sensual lust, (2) strong form of aversion, (3)

conceit with delusion, (4) stinginess, (5) jealousy, (6) contempt, self-glorification, deception, (7) the four prejudices (agait) and (8) violation of the five precepts. This is the purity of the mind of a stream-enterer. Though it is purity of mind only in its first stage, but it is still a high form of purity, as it elevates the person to a position that is higher than ordinary people. And, thus, they are called noble ones.

There are three types of stream-enterers. If the five controlling faculties are strong, then they are the *single-seed* (*ekabiji*), and will be reborn only once more. If the five controlling faculties are moderate, then they are the *clan-to-clan* (*kolankola*), and will be reborn only two or three more times. If the five controlling faculties are weak, then they are the *seven-times-at-most* (*sattakkhattu-parama*), and will be reborn only seven more times at most. Because meditators are not the same with respect to their five controlling faculties, they obtain different results.

Furthermore, according to the Buddhist doctrine, those who have practiced passed the second knowledge, which is the knowledge of discerning cause and condition, are called *junior stream-enterers*. At the time of death, if the knowledge hasn't degenerated, they won't fall into a state of woe, but will take birth in a happy state, in heaven. But the third life is uncertain; it is possible for them to fall into a state of woe then. To be [permanently] free from the states of woe, they would have to keep practicing vipassanā meditation until they realize the noble paths and fruitions.

## The mind of a once-returner

The minds of those who have practiced vipassanā meditation until they realize the middle stage of the paths and fruitions, that is, the minds of once-returners, are more pure than the minds of stream-enterers. That is:

- I. Identity view has been permanently abandoned.
- 2. Doubt has been permanently abandoned.
- Clinging to rules and rituals has been permanently abandoned.
- 4. Sensual lust is still left a little.
- 5. Aversion is still left a little.

According to the Buddhist doctrine, once-returners will be reborn only once more until they realize the paths, fruitions and Nirvana.

### The mind of a non-returner

The minds of those who have practiced vipassanā meditation until they realize the high stage of the paths and fruitions, that is, the minds of non-returners, are ever more pure. There are no identity view, no doubt, no clinging to rules and rituals, no sensual lust and no aversion. But there are still five fine defilements left, which are the desire for fine-material existence, desire for immaterial existence, conceit in accordance with reality, distracting thoughts (uddhacca) and a lack of clear understanding (avijjā), that is, a lack of clear and perfect understanding of the truth of life and of all things.

According to the Buddhist doctrine, [for such people] this life is the last life [on earth]. Once they have left the world, they will be reborn in the Pure Abodes (suddhāvāsa) in the Brahma world, which is free from lust, and will realize Arahantship in that existence.

### The mind of an Arahant

For those who have practiced vipassanā meditation until they realize the highest stage of the paths and fruitions, that is, for those who are Arahants, the five fine fetters and other minor defilements that remain in the mind of a non-returner, permanently cease without remainder. Even though they are still living in the world, their minds are pure and free from all defilements—no greed, no hatred, no delusion, no craving and no clinging. Only the five aggregates remain.

If they are lay people, they would have to ordain to become a monk on the same day (or within seven days according to some scriptures) of their realization of Arahantship. Otherwise, their aggregates would have to cease (parinibbāna) on that day. This is because the life of an Arahant is very pure and isn't suitable for the lay status; they can only live in the ordained status. At the ceasing of their aggregates, noble ones in the highest stage of enlightenment

will enter Nirvana, freed from birth, old age, sickness and death—the end of suffering, the end of birth, the end of becoming. They don't have to return to cycle in the rounds of birth and death ever again.

\* \* \* \* \*

There is only one way to purify the mind, which is the way laid down by the Buddha, that is, the great four foundations of mindfulness, as already described earlier. If we wish to lead ourselves out of suffering toward true happiness and peace, we should take this principal inheritance left to us by the Venerable Father, by practicing vipassanā in accordance with the four foundations of mindfulness. Our life will find the end of suffering, which is Nirvana.

The life in which there is no practice of the Dhamma is like an empty piece of land or like a container without food, useless. Those who practice the Dhamma are like those who stand in the *Tipitaka*, like sandalwood in the forest, something that is hard to find

Vatta-sainsāra is the cycle of birth and death; it is like the huge and vast ocean where we can't see land. All the living beings are deluded and swimming aimlessly in the sea. But if we practice vipassanā meditation until we realize the paths and fruitions, though it may be just the lowest stage, and become a noble one, it is the same as taking a short cut and swimming directly toward shore which can be dimly seen far ahead. As we keep swimming, that is, by practicing vipassanā, soon we will reach shore, which is Nirvana. And we won't have to return to cycle in the rounds of rebirth never,

Today's talk on the principles behind the practice of vipassanā meditation in accordance with the four foundations of mindfulness should be enough for you to understand the way of practice. Seeing a noble one is good; meeting a noble one is good. But it is not as good as making yourself into a noble one. May all those interested in the practice realize the paths and fruitions in the future. May all of you obtain the position of stream-entry, oncereturning, non-returning and Arahantship, cut away and destroy the defilements, and enter Nirvana in a future time.

#### The Practice

Points that meditators should follow:

- 1. Tie the mind to the four foundations of mindfulness
- 2. Practice restraint in the six sense faculties of the eyes, ears, nose, tongue, body and mind.
- 3. Eat little, sleep little, speak little but meditate a lot.

Points that meditators should avoid:

- reading and writing
- 2. indulging in sleep and meditating little; sleep should be limited to four hours at most per night
- 3. indulging in talk; looking for friends to talk to; not paying attention to the noting
- 4. pleasure in socializing; displeasure in solitude
- 5. immoderation in food; stop eating when five more mouthfuls will make you full
- 6. when the mind holds onto some object and there is no noting of the mind of that object
- 7. when the mind wanders off to some condition and there is no noting knowing that condition

#### Worries

When you become earnest in the practice of vipassanā, you have to decide to completely cut away all existing worries. They are worries about your dwelling place, family, gain, associates, work, travel, relatives, sickness, studies and power.

### How to start the practice

[Here we describe] how to practice vipassanā in accordance with the foundations of mindfulness, which is a short-cut and a straight way toward the goal, which is the paths, fruitions and Nirvana. It is the path especially for freedom from suffering. Therefore, meditators should first study the beginning principles and the way of practice, along with the seven purities and the 16 knowledges in theory as already described in the beginning. Before you start the practice, those who wish to realize the functions in the

development of vipassanā meditation should make the decision firmly, and then start the practice. During the whole time of the practice, you have to throw away thinking and absolutely quit and abandon all worldly matters for that period of time.

If you are a lay person, you have to take the three refuges and keep the five precepts, the eight precepts, the Uposatha precepts, or the *ājīvaṭṭhamaka-sīla*, which is virtue with pure livelihood, that consists of the three right bodily actions, the four right speech and pure livelihood as the eighth factor. If you are a novice, keep the ten precepts. If you are a monk, keep the 227 precepts. And for the whole time during which you are here practicing the Dhamma, don't speak despisingly looking down on other people. And don't say things that are funny but rude. Don't speak with enmity toward anyone or toward respectable noble ones, toward your preceptors, teachers, mother and father, as well as all those who have supported you.

\* \* \* \* \*

### Pāli-English Glossary

adcpt (asekha)
aeon (kappa)
aeon (kappa)
aggregate (khandha)
analytical knowledge
(patisambhidā)
arahantship, fruition of (arahatta-phala)
attainment of fruition (phala-samāpatti)
aversion (patigha)

characteristic of existence (lakkhaṇa)
clear comprehension (sampajañña)
clinging to rules and rituals
(sīlabbata-parāmāṣa)
compassion (karuṇā)
conceit (māna)
concentration (samādhi)
concentration, absorption (appaṇā-samādhi)

(samādhi-sambojjhaṅga)
concentration, momentary
(khaṇika-samādhi)
concentration, threshold (upacāra-samādhi)
concept (paññani)
conditioned things (saṅkhāra)
conduct, equal (sīlaxāmaññanā)

concentration, factor of enlightenment

consciousness, aggregate of (viññāṇakkhandha)
contemplation of body (kāyānupassanā)
contemplation of feelings
(wedanāmassanā)

consciousness (viññāņa)

connecting (sambandhanānaya)

(dhammanupassana)

controlling faculty (indriva)

convention (sammuti)
counting (gananā)
courses of action, wholesome
(kusada-kamma-patha)
craving (taṇhā)

becoming (bhava)
birth (jän)
blessing (sampadā)
bodily action (kāya-kannna)
body (kāya)

(rūpa-rāga)

desire for fine-material existence

delusion (moha)
dependent origination

(paticca-samuppāda)

defilement, rounds of (kilesa-vaita) defunct karma (ahosikamma)

defilement (kilesa)

C

dry insight (sukhavipassaka) dwelling place, suitable doubt (vicikicchā) distracting thoughts, see restlessness disappearance of texts displeasure (domanassa) (pariyatti-antaradhāna) (linga-antaradhāna) lisappearance of signs (dhātu-antaradhāna) disappearance of relics (patipatti-antaradhāna) (pativedha-antaradhāna) disappearance of attainments disappearance of practice dhamma, state of (*sabhāva-dhamma*) destination (gati)

---

(senāsana-sappāya)

car sensitivity (sotapascāda)
eightfold path (aṭṭhaṅgika-magga)
element (ahānı)
energy (viriya)
equanimity (upekkhā)
equanimity, factor of enlightenment
(upekkhā-sambojjhaṅga)
exertion, element of (parakkama-dhātu)

inmateriality (nāma) immaterial existence, desire for (arūpa-rūga) ignorance (avijjā) identity view (sakkāya-diţ/hi) homage by practice (patipatti-pūjā) homage, material (āmisa-pūjā) hungry ghost (peta) human being (*mamussa*) homeless one (anāgārika) hindrance (*nīvaraņa*) heavenly world (deva-loka) happy state of existence (sugati) habitual karına (*āciṇṇakanına*) hatred (dosa) happiness (*sukha*) greed (lobha) giving, see generosity generosity, perfection of (dana-parami) generosity (dāna) good friend (kalyāṇa-mitta) Four Great Kings (cātummahārājikā) freedom through wisdom (*paññā-vimutt*) freedom of heart (ceto-vinnuti) foundation of mindfulness (satipatthāna) formless realm (artipabhava) form realm (rāpabhava) food, suitable (ähāra-sappāya) following (anubandhanānaya) recdom (vimuni) lorm (*rīipa*) fire element (tejo-dhātu) tetter (saiiyojana) teeling, pleasant (*sukha-vedanā*) leeling, neutral (*upekkha-vedanā*) feeling, aggregate of (vedanākkhandha) laculty (indriya), cf. controlling faculty leeling, unpleasant (*dukkha-vedanā*) fear of wrong-doing (ottappa) factor of enlightenment (bojjhanga) ieeling (*vedanā*) knowledge of reflection (patisankhāra-ňāṇa) knowledge of path (magga-ñāṇa) knowledge of fearfulness (bhaya-ñāṇa) knowledge of fruition (*phala-ñāṇa*) knowledge of equanimity about knowledge of enlightenment formations (*saṅkhārupekkhā- ñāṇa*) (sambodhi-ñāṇa) knowledge of enlightenment (*bodhi-ñāṇa*) knowledge of dissolution (bhatiga-ñāṇa) condition (paccaya-pariggaha-ītāṇa) knowledge of discerning cause and of beings (catūppāta-ñāṇa) knowledge of disenchantment knowledge of disappearance and reappearance (mibbidā-ñāṇa) (ādīnava-ñāṇa) knowledge of disadvantage knowledge of desire for deliverance knowledge of delimitation of mind and (äsavakkhaya-ñāṇa) knowledge of destruction of taints matter (*nāmarūpa-pariccheda-ñāṇa*) knowledge of comprehension knowledge of arising and ceasing (udaya-(sammasana-ñāṇa) knowledge of change of lineage bbaya-nāṇa) also known as knowledge in conformity (municitukamyatā-ñāṇa) (gon:abhū-ñāṇa) (saccānulomika-ñāṇa), also known as knowledge in conformity (anuloma-ñāṇa), knowledge in conformity knowledge in conformity with truth karma, rounds of (kamma-valla) karma (kamma) joy (piii) inclination (upanissaya) unitial application (vitakka) impurity (asubha) impermanence (*anicca*)

knowledge of remembering past lives
(pubbenivāsānussati-ñāṇa)
knowledge of reviewing
(paccavekkhaṇa-ñāṇa)

L
learner (sekha)
listening, weapon of (sutāvudha)
listening, weapon of (sutāvudha)
loving-kindness (mettā)
lust (rāga)

M
material form, aggregate of (rūpakkhandha)
materiality (rūpa)
mettal action (bhāvanā)
mental factor (cetasika)
mental formations (satikhāra)
reithly palk (ragikhāra)

material form, aggregate of (rūpakkhandha)
materiality (rūpa)
meditation (bhāvanā)
mental action (mano-kamma)
mental factor (cetasika)
mental formations (saṅkhāra)
middle path (majjhima-paṭipadā)
middle way, see middle path
mind (citta)
mind-objects (dhamma)
mindfulness (satt)
mindfulness of breathing (ānāpānasati)
mindfulness of death (maraṇāmussati)
mundane (lokiya)

noble (ariya)
noble fruition (ariya-phala)
noble path (ariya-magga)
noble truth (ariya-sacca)
non-returner (anāgāmī)
non-returning, fruition of (anāgāmi-phala)
non-self (anana)

omniscient (sabbaññī)
one-pointedness (skaggulā)
ordinary people (mihujjana)

p
path-consciousness (magga-citta)
perception (saññā)
perception, aggregate of (saññā-kkhandha)
perfections (pāramī)
plane of vipassanā (vipassanā-bhītīmī)

power (*bala*)

practice (patipatti)
prosperity (vuddhr)
psychic power, bases of (iddhipāda)
purity (visuddhi)

right view (sammā-diffhi) right thoughts (sammā-sankappa) right speech (sammā-vācā) right mindfulness (s*ammā-sati*) right livelihood (sammā-ājīva) right knowledge (sammā ñāṇa) nght release (sammā vimutti) right efforts (sammā-vāyāma) results, rounds of (vipāka-vatta) right concentration (sammā-samādhi) right action (sammā-kammanta) restraint with regard to requisites (paccaya-samvara) (ajīva-sanivara restraint with regard to livelihood (pātimokkha-sanivara) restraint of the senses (indriya-sanivara) restraint with regard to disciplinary code (uddhacca-kukkucca) restlessness and worry restlessness (uddhacca) (bodhipakkhiya) requisite of enlightenment renunciation, perfection of (nekkhamma-pāramī) renunciation (nekkhamma) release (vimokkha) rebirth, rounds of (sanisāra-vaļļa)

sacrifice (pariccāga)
sacrifice of children (putta-pariccāga)
sacrifice of tife (jīvita-pariccāga)
sacrifice of limb (aniga-pariccāga)
sacrifice of wealth (dhana-pariccāga)
sacrifice of wealth (dhana-pariccāga)
sacrifice of wife (dāra-pariccāga)
sacrifice of wife (dāra-pariccāga)
self (attā)
sense bases (āyatana)
sense desire (kāmacchanda)
sense desire (kāmacchanda)
sense faculty, see faculty
sense, see faculty

supreme effort (sammappadhāna) sublime abidings (brahmavihāra) stream-enterer, junior (enlasotapanna) sympathetic joy (muditā) sustained application (vicāra) support, suitable (upakāra-sappāya) supernatural powers, possessing the six supernatural power (abhiñña) suffering (dukkha) state of wee (duggati) speech, truthful (sacca-vācā) supramundane (lokuttara) (chalabhiñña) state (sabhāva) sorrow (soka) solitude, weapon of (vivekāvudha)

taints (āsava)

temperament, intelligent (buddhi-carita) threefold supernatural knowledge (tevijja) temperament, speculative (diffli-carita) temperament, reflective (vitakka-carita) temperament, hateful (dosa-carita) temperament, faithful (saddhā-carita) temperament, deluded (moha-carita) three roots (tihetuka) temperament, lustful (rāga-carīta) temperament, greedy (tanhā-carita) temperament (carita)

teachings, suitable (dhamma-sappāya)

true Dhamma (saddhamma) tranquility, factor of enlightenment threefold training (tisikkhā) true Dhamma, realization of truth (sacca) true people (s*appurisa*) (pariyatti-saddhanıma) true Dhamma, study of (pativedha-saddhamma) (patipatti-saddhamma) true Dhamma, practice of (passaddhi-sambojjhanga)

> truth of suffering (dukkha-sacca) truth of path leading to cessation of suffering (magga-sacca) truth of origin of suffering truth of cessation of suffering (samudaya-sacca) (nirodha-sacca)

sloth and torpor (thina-middha) sixteen knowledges (solusa-ñaņa) sensual lust (kāma-rāga)

sense-object (*ărammaṇa*)

shame of wrong-doing (hiri)

unwholesome (akusala)

views, equal (dițthisămaññată) (sīla paramattha pāramī) virtue, highest perfection of virtuc (sīla) verbal action (vacī-kannna)

wrong view (micchā-diţthi, diţthi) (sutama)a-paññā) wisdom born of listening wisdom, weapon of (paññāvudha) wholesome, very (mahā-kusala) weariness (nibbidā) worldling, see ordinary people (cintāmaya-paññā) wisdom born of thinking (bhāvanāmaya-pañiiā) wisdom born of meditation wisdom (paññā) will (*chanda*) wholesome (kusala)

you can find more of Ajahn Tong's teachings at For those of you who just can't get enough, http://www.ohbliss.org

\* \* \* \* \*

149 อ.ช้างเคือก ค.ศรีภูมิ อ.เกือง จ.เชียงใหม่ 58200 โทร. 0-5322-1810 แฟกซ์ 0-5340-4030 หิมท์ถี่ พอก.โรงพิมพ์ช้างเผือก Printed by ChangPunk Press

